

# THE ADYAR LIBRARY BULLETIN



# THE ADYAR LIBRARY

Director: Dr. G. Srinivasa Murti, B.A., B.L., M.B. & C.M., Vaidyaratna

Jt. Director and Curator for Western Section:

A. J. Hamerster

Curator for Eastern Section:

Prof. C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil. (Oxon.)

# **BRAHMAVIDYĀ**

# THE ADYAR LIBRARY BULLETIN

Editor: Prof. C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil. (Oxon.)

Asst. Editor: A. N. KRISHNA AIYANGAR, M.A., L.T.

Rates of Subscription:

Life Subscription Rs. 100 or \$ 50 or £ 10

|                 | Per Annum | Single Copy |
|-----------------|-----------|-------------|
| India & Ceylon  | Rs. 6     | Rs. 2-8     |
| U. S. A.        | \$ 3      | \$ 1.25     |
| British Empire  | Sh. 12    | Sh. 5       |
| Other Countries | Rs. 9     | Rs. 3-8     |

All Communications to be addressed to:

THE DIRECTOR,

Adyar Library,

Adyar, Madras S., India.



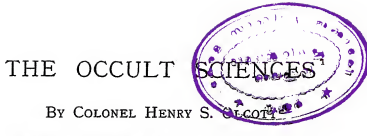
# THE ADYAR LIBRARY BULLETIN

तरमें स विद्वानुपसन्नाय सम्यक् प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय । येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम् ॥

UNTO him who approaches in due form, whose mind is serene and who has attained calmness, the wise one teaches in its very truth that Brahmavidya whereby one knows the Imperishable, the Purusha, the Truth.

# CONTENTS

| PAG                                                                                                                                                      | GΕ       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| The Occult Sciences. By Colonel Henry S. Olcott                                                                                                          | 1        |
| erial Publications:                                                                                                                                      |          |
| Jivānandanam of Ānandarāya Makhi. Edited by Vaidyaratna<br>G. Srinivasa Murti, B.A., B.L., M.B. & C.M., and                                              |          |
| Vaidyaratna M. Duraiswami Aiyangar 9-                                                                                                                    | 16       |
| Rgvedavyākhyā Mādhavakṛtā. Edited by Prof. C. Kunhan<br>Raja, M.A., D.Phil. (Oxon.)                                                                      | 16       |
| The Sāmānya Vedānta Upaniṣad-s. Translated by T. R. S'rinivāsa Ayyangār, B.A., L.T., and Pandit S. Subrahmanya S'āstrī, F.T.S                            | 16       |
| Ālambanaparikṣā and Vṛiti, by Dinnāga, with the Commentary of Dharmapāla. Edited by Paṇḍit N. Aiyaswami Sastri                                           | -6       |
| Ās'valāyanagrhyasutra with Devasvāmibhāṣya. Edited by Prof. C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil. (Oxon.) . 57-                                                  | 72       |
| Ianuscripts Notes :                                                                                                                                      |          |
| The Commentaries on the Aitareya Brāhmaṇa.—Dr. C. Kunhan Raja                                                                                            | 17       |
| The 'Nārāyanopanisad Bhāsya', The Sandhyāvandana<br>Bhāsya by Tirumala Yajvan, The Kucara Grāma Dāna<br>Patra, The Kṛṣṇa Caraṇa Paricaryā Vivṛti.—Dr. V. |          |
|                                                                                                                                                          | 26       |
| A Note on the Date of Kausika Bhaṭṭa Bhāskara.—K.  Madhava Krishna Sarma                                                                                 | 31       |
|                                                                                                                                                          | 33       |
|                                                                                                                                                          | 33<br>42 |
| ur Evchanges                                                                                                                                             | 42       |



President of The Theosophical Society, 1875-1907

In the tenth chapter of his famous work, entitled An Enquiry Concerning Human Understanding, David Hume attempts to define the limits of philosophical enquiry. So pleased was the author with his work that he has placed on record that with the "wise and learned"—a most necessary separation, since a man may be wise without being at all learned, while modern science has introduced to us many of her most famous men who, though bursting like Jack Bunsby with learning, were far, very far from wisehis (Hume's) postulate must be "an everlasting check to all kinds of superstitious delusions." For many years this oracular utterance was unquestioned, and Hume's apophthegm was laid, like a chloroformed handkerchief, over the mouth of every man who attempted to discuss the phenomena of the invisible world. But a brave Englishman and man of science—who, we are proud to say, accepted the diploma of our Theosophical Society-to wit, Alfred Russell

<sup>&#</sup>x27;A lecture delivered at Colombo, Ceylon, on the 15th June 1880. Reprinted from *The Theosophist* of August 1880 by courtesy of the Editor.

Wallace, F.R.S., has of late called Hume's infallibility in question. He finds two grave defects in his proposition that "a miracle is a visitation of the laws of Nature"; since it assumes, firstly, that we know all the laws of Nature; and secondly, that an unusual phenomenon is a miracle.

Speaking deferentially, is it not after all a piece of preposterous egotism for any living man to say what is, or rather what is not, a law of Nature? I have enjoyed the acquaintance of scientists who could actually repeat the names of the several parts of a bed-bug and even of a flea. Upon this rare accomplishment they plumed themselves not a little, and took on the airs of a man of science. I have talked with them about the laws of Nature, and found that they thought they knew enough of them to dogmatize to me about the Knowable and the Unknowable. I know doctors of medicine, even professors, who were read up in physiology and able to dose their patients without exceeding the conventional average of casualities goodnaturedly allowed the profession. They have dogmatized to me about science and the laws of Nature, although not one of them could tell me anything positive about the life of man, in either the states of ovum, embryo, infant, adult or corpse.

The most candid medical authorities have always frankly confessed that the human being is a puzzle as yet unsolved, and medicine "scientific guess-work." Has ever yet a surgeon, as he stood beside a subject on the dissecting table of the amphitheatre, dared tell his class that he knew what *life* is, or that his scapel could cut away any integumental veil so as to lay bare the mystery? Did any modern botanist ever venture to explain what is that

tremendous secret law which makes every seed produce the plant or tree of its own kind? Mr. Huxley and his fellow-biologists have shown us protoplasm—the gelatinous substance which forms the physical basis of life-and told us that it is substantially identical in composition in plant and animal. But they can go no farther than the microscope and spectroscope will carry them. Do you doubt me? Then hear the mortifying confession of Professor Huxley himself. "In perfect strictness," he says, "it is true that we know nothing about the composition of any body whatever, as it is "! And yet what scientist is there who has dogmatized more about the limitations of scientific enquiry? Do you think that, because the chemists can dissolve for you the human body into its elementary gases and ashes, until what was once a tall man can be put into an empty cigar-box and a large bottle, they can help you any better to understand what that living man really was? Ask them; I am willing to let the case rest upon their own unchallenged evidence.

Science? Pshaw! What is there worthy to wear that imperial name so long as its most noisy representatives cannot tell us the least part of the mystery of man, or of the nature which environs him.

Let science explain to us how the littlest blade of grass grows, or bridge over the "abyss" which Father Felix, the great French Catholic orator, tauntingly told the Academy, existed for it in a grain of sand, and then dogmatize as much as it likes about the *laws of Nature!* In common with all other heretics I hate this presumptuous pretence; and as one who, having studied psychology for nearly thirty years, has some right to be heard, I protest against, and utterly repudiate, the least claim of our modern science to know all

the laws of Nature, and to say what is or what is not possible. As for the opinions of non-scientific critics, who never informed themselves practically about even one law of Nature, they are not worth even listening to. And yet what a clamour they make, to be sure; how the public ear has been assailed by the din of ignorant and conceited criticasters. It is like being among a crowd of stock-brokers on the exchange. Every one of the authorities is dogmatizing in his most vociferous and impressive manner. One would think to read and hear what all these priests, editors, authors, deacons, elders, civil and military servants, lawyers, merchants, vestrymen and old women, and their followers, admirers and echoing toadies have to say-that the laws of Nature were as familiar to them as their alphabets, and that every one carried in his pocket the combination key to the Chubblock of the Universe! If these people only realized how foolish they really are in rushing in "where Angels fear to tread," they might somewhat abate their pretences. And if common sense were as plentiful as conceit, a lecture upon the Occult Sciences would be listened to with a more humble spirit than, I am afraid, can be counted upon in our days.

I have tried by simply calling your attention to the confessed ignorance of our modern scientists of the nature of life, to show you that in fact all visible phenomena are occult, or hidden from the average inquirer. The term occult has been given to the sciences relating to the mystical side of Nature—the department of Force or Spirit. Open any book on science, or listen to any lecture or address by a modern authority, and you will see that modern science limits its enquiry to the visible, material or physical universe. The combinations and correlations of matter under the

impulse of hidden forces, are what it studies. To facilitate this line of enquiry, mechanical ingenuity has lent the most marvellous assistance. The microscope has now been perfected so as to reveal the tiniest objects in the tiny world of a drop of dew; the telescope brings into its field and focus glittering constellations that—as Tom Moore poetically says—

stand Like winking sentinels upon the void Beyond which Chaos dwells;

the chemist's balances will weigh matter to the ten-thousandth part of a grain; by the spectroscope the composition of all things on earth and suns and stars is claimed to be demonstrable in the lines they make across the spectrum; substances hitherto supposed to be elements are now proved to be compounds, and what we have imagined compounds are found to be elements. Inch by inch, step by step, physical Science has marched from its old prison in the dungeon of the Church towards its desired goal—the verge of physical nature. It would not be too much to admit that the verge has been almost reached, but that Edison's recent discoveries of the telephone, the phonograph and the electric light, and Crookes's of the existence and properties of Radiant Matter, seem to have pushed farther away the chasm that separates the confessedly Knowable from the fancied Unknowable. The recent advances of physical Science tend to mitigate somewhat the pride of our scientists. It is as though whole domains previously undreamt of were suddenly exposed to view as each new eminence of knowledge is gained; just as the traveller sees long reaches of country to be traversed upon climbing to the crest of the mountain that has been shutting him in a narrow horizon. The fact is that, whether regarded from her physical or dynamical side, Nature is a book with an endless variety of subjects to be studied and mysteries to be unravelled. And as regards Science, there is a thousand times more that is occult than familiar and easy to understand.

The realization of this fact, both as the result of personal enquiry and of conversation with the learned, was one chief cause of the organization of The Theosophical Society.

Now, it must be agreed that, while the first necessity for the candid student is to discover the depth and immensity of his own ignorance, the next is to find out where and how that ignorance may be dispelled. We must first fit ourselves to become pupils, and then look about for a teacher. Where, in what part of the world, can there be found men capable of teaching us a part of the mystery that is hidden behind the mask of the world of matter? Who holds the secret of Life? Who knows what Force is, and what causes it to bring about its countless, eternal correlations with the molecules of matter? What adept can unriddle for us the problem how worlds are built and why? Can anyone tell us whence man came, whither he goes, what he is? What is the secret of birth, of sleep, of thought, of memory, of death? What is that Eternal, Self-existent Principle, that by common consent is believed to be the source of everything visible and invisible, and with which man claims kinship? We, little modern people, have been going about in search after this teacher, with our toy lanterns in our hands, as though it were night instead of bright day. The light of Truth shines all the while, but we, being blind, cannot see it. Does a new authority proclaim himself, we run from all sides, but see only a common man with bandaged eyes, holding a pretty banner and blowing his own trumpet. "Come" he cries, "come, good people, and listen to one who knows the laws of Nature. Follow my lead, join my school, enter my church, buy my nostrum, and you will be wise in this world, and happy hereafter!" How many of these pretenders there have been; how they have imposed for a while upon the world; what meannesses and cruelties their devotees have done in their behalf; and how their shams and humbugs have ultimately been exposed, the pages of history show. There is but one Truth, and that is to be sought for in the mystical world of man's interior nature; Theosophically, and by the help of the "Occult Sciences."

If history has preserved for us the record of multitudinous failures of materialists to read the secret laws of Nature, it has also kept for our instruction the stories of many successes gained by Theosophists in this direction. There is no impenetrable mystery in Nature to the student who knows how to interrogate her. If physical facts can be observed by the eye of the body, so can spiritual laws be discovered by that interior perception of ours which we call the eye of the Spirit. This perceptive power inheres in the nature of man; it is his Godlike quality which makes him superior to brutes. What we call seers and prophets, and the Buddhists know as rahats, and Āryans as true sannyāsis, are only men who have emancipated their interior selves from physical bondage by meditation in secluded spots where the foulness of average humanity could not taint them, and where they were nearest to the threshold of Nature's temple; and by the gradual and persistent conquest of brutal desire after desire, taste after taste, weakness after weakness, sense after sense, they have moved forward to the ultimate victory of Spirit. Jesus is said to have gone thus apart to be tempted; so did Mahomet who spent one day in every month alone in a mountain cave; so did Zoroaster, who emerged from the seclusion of his mountain retreat only at the age of forty; so did Buddha, whose knowledge of the cause of pain and discovery of the path to Nirvāna was obtained by solitary self-struggles in desert places. Turn over the leaves of the book of records, and you will find that every man, who really did penetrate the mysteries of life and death, got the truth in solitude and in a mighty travail of body and spirit. These were all Theosophists—that is, original searchers after spiritual knowledge.

What they did, what they achieved, any other man of equal qualities may attain too. And this is the lesson taught by The Theosophical Society. As they spurned Churches, revelations and leaders, and wrested the secrets from the bosom of Nature, so do we. Buddha said that we should believe nothing upon authority, not even his own, but believe because our reason told us the assertion was true. He began by striding over even the sacred Vedas because they were used to prevent original Theosophical research; castes he brushed aside as selfish monopolies. His desire was to fling wide open every door to the sanctuary of Truth. We organized our Society—as the very first section of our original by-laws expresses it-"for the discovery of all the laws of Nature, and the dissemination of knowledge of the same." The known laws of Nature why should we busy ourselves with? The unknown, or occult ones, were to be our special province of research. No one in America, none in Europe, now living, could help us, except in special branches such as Magnetism, Crystal-reading, Psychometry, and those most striking phenomena of so-called mediumship, grouped together under the generic name of modern spiritualism. Though the Vedas, the Purāṇas, the Zend Avesta, the Koran and the Bible teemed with allusions to the sayings and doings of wonder-working Theosophists, we were told by every one that the power had long since died out, and the adepts vanished from the sight of men. Did we mention the name of Occult Science, the modern biologist curled his lip in fine scorn, and the lay-fool gave way to senseless witticisms.

It was a discouraging prospect, no doubt; but in this, as in every other instance, the difficulties were more imaginary than real. We had a clue given us to the right road by one who had spent a long lifetime in travel, who had found the science to be still extant, with its proficients and masters still practising it as in ancient days. The tidings were most encouraging, as are those of help and succour to a party of castaways on an unfriendly shore. We learned to recognize the supreme value of the discoveries of Paracelsus, of Mesmer and Von Reichenbach, as the stepping-stones to the higher branches of Occultism. We turned again to study them, and the more we studied, the clearer insight did we get into the meaning of Asiatic myth and fable, and the real object and methods of the ascetic Theosophists of all The words body, soul, spirit, Moksa and Nirvana acquired each a definite and comprehensible meaning. We could understand what the Yogi wished to express by his uniting himself with Brahma, and becoming Brahma; why the biographer of Jesus made him say, "I and the Father are one"; how S'ankaracārya and others could display such phenomenal learning without having studied it in books; whence Zarthust acquired his profound spiritual illumination; and how the Lord Sākya Muni, though but a man "born in the purple," might nevertheless become All-Wise and All-Powerful.

Would my hearer learn this secret? Let him study Mesmerism, and master its methods until he can plunge his subject into so deep a sleep that the body is made to seem dead, and the freed soul can be sent, wheresoever he wills. about the earth or among the stars. Then he will see the separate reality of the body and its dweller. Or let him read Professor Denton's Soul of Things, and test the boundless resources of Psychometry—a strange yet simple science which enables us to trace back through the ages the history of any substance held in the sensitive psychometer's hand. Thus a fragment of stone from Cicero's house, or the Egyptian pyramids; or a bit of cloth from a mummy's shroud; or a faded parchment or letter or painting; or some garment or other article worn by a historic personage: or a fragment of an ærolite-give to the psychometer impressions, sometimes amounting to visions surpassingly vivid, of the building, monument, mummy, writer or painter, or the long-dead personage, or the meteoric orbit from which the last named object fell. This splendid science for whose discovery, in the year 1840, the world is indebted to Professor Joseph R. Buchanan, now a Fellow of our Society, has just begun to show its capabilities. But already it has shown us that in the  $\bar{A}k\bar{a}sa$ , or Ether of science, are preserved the records of every human experience, deed and word. No matter how long forgotten and gone by, they are still a record, and according to Buchanan's estimate, about four out of every ten persons have in greater or less degree the psychometrical power which can read those imperishable pages of the Book of Life. Taken by itself either Mesmerism, or Psychometry, or Baron Reichenbach's theory of Odyle, or Odic Force, is sufficiently wonderful. In Mesmerism a sensitive subject is put by

magnetism into the magnetic sleep, during which his or her body is insensible to pain, noises or any other disturbing influences. The Psychometer, on the contrary, does not sleep, but only sits or lies passively, holds the letter, fragment of stone or other object, in the hand or against the centre of the forehead, and without knowing at all what it is or whence it came, describes what he or she feels or sees. Of the two methods of looking into the invisible world, Psychometry is preferable, for it is not attended with the risks of the magnetic slumberer, arising from inexperience in the operator, or low physical vitality in the somnambule. Baron Dupotet, M. Cahagnet, Professor William Gregory, and other authorities tell us of instances of this latter sort in which the sleeper was with difficulty brought back to earthly consciousness, so transcendently beautiful were the scenes that broke upon their spiritual vision.

Reichenbach's discovery—the result of several years' experimental research with the most expensive apparatus and a great variety of subjects, by one of the most eminent chemists and physicists of modern times—was this. A hitherto unsuspected force exists in Nature, having, like electricity and magnetism, its positive and negative poles. It pervades everything in the mineral, vegetable and animal kingdoms. Our earth is charged with it, it is in the stars, and there is a close interchange of polar influences between us and all the heavenly bodies. Here I hold in my hand a specimen of quartz crystal, sent me from the Gastein Mountains in Europe by the Baroness von Vay. Before Reichenbach's discovery of the Odic Force—as he calls it—this would have had no special interest to the geologist, beyond its being a curious example of imperfect crystallization. But now it has a definite value beyond this. If I pass the apex,

or positive pole, over the wrist and palm of a sensitive person. thus, he will feel a sensation of warmth, or cold, or the blowing of a thin, very thin pencil of air over the skin. Some feel one thing, some another, according to the odic condition of their own bodies. Speaking of this latter phenomenon. viz., that the odic polarity of our bodies is peculiar to ourselves, different from the bodies of each other, different in the right and left sides, and different at night and morning in the same body, let me ask you whether a phenomenon long noticed, supposed by the ignorant to be miraculous, and yet constantly denied by those who never saw it, may not be classed as a purely odic one. I refer to the levitation of ascetics and saints, or the rising into the air of their bodies at moments when they were deeply entranced. Baron Reichenbach found that the odic sensibility of his best patients greatly changed in health and disease.

Professor Perty, of Geneva, and Dr. Justinus Körner tell us that the bodies of certain hysterical patients rose in the air without visible cause, and floated as light as a feather. During the Salem-Witchcraft horrors one of the subjects. Margaret Rule, was similarly levitated. Mr. William Crookes recently published a list of no less than forty Catholic ecstatics whose levitation is regarded as proof of their peculiar sanctity. Now I myself, in common with many other modern observers of psychological phenomena, have seen a person, in the full enjoyment of consciousness, raised into the air by a mere exertion of the will. This person was an Asiatic by birth and had studied the Occult Sciences in Asia, and explains the remarkable phenomenon as a simple example of change of corporeal polarity. You all know the electrical law that oppositely electrified bodies attract, and similarly electrified ones repel each other. We say that we stand

upon the earth because of the force of gravitation, without stopping to think how much of the explanation is a mere patter of words conveying no accurate idea to the mind. Suppose we say that we cling to the earth's surface, because the polarity of our body is opposed to the polarity of the spot of earth upon which we stand. That would be scientifically correct. But how, if our polarity is reversed, whether by disease, or the mesmeric passes powerful magnetizer, or the constant effort of a trained selfwill. To classify: suppose that we were either a hysteric patient, an ecstatic, a somnambule or an adept in Asiatic Occult Science. In either case if the polarity of the body should be changed to its opposite polarity, and so our electrical, magnetic or odic state be made identical with that of the ground beneath us, the long known electro-polaric law would assert itself and our body would rise into the air. It would float as long as these mutual polaric differences continued, and rise to a height exactly proportionate to their intensity. So much of light is let into the old domain of Church "miracles" by Mesmerism and the Od discovery.

But our mountain crystal has another and far more striking peculiarity than mere odic polarity. It is nothing apparently but a poor lump of glass, and yet in its heart can be seen strange mysteries. There are doubtless a score of persons in this great audience, who, if they would sit in an easy posture and a quiet place, and gaze into my crystal for a few minutes, would see and describe to me pictures of people, scenes and places in different countries as well as their own beautiful Ceylon. I gave the crystal into the hand of a lady, who is a natural clairvoyant, just after I had received it from Hungary. "I see," she said, "a large, handsome room in what appears to be a castle. Through an open window can be seen a

park with smooth broad walks, trimmed lawns, and trees. A noble-looking lady stands at a marble-topped table doing up something into a parcel. A servant man in rich livery stands as though waiting for his mistress's orders. It is this crystal that she is doing up, and she puts it into a brown box, something like a small musical box." The clairvoyant knew nothing about the crystal, but she had given an accurate description of the sender, of her residence, and of the box in which the crystal came to me. How? Can any of the self-conceited little people, who say smart little nothings about the absurdity of the Occult Sciences, answer?

Reichenbach's careful investigations prove that minerals have each their own peculiar odic polarity, and this lets us into an understanding of much that the Asiatic people have said about the magical properties of gems. You have all heard of the regard in which the sapphire has ever been held for its supposed magical property to assist somnambulic vision. "The sapphire," according to a Buddhist writer, "will open barred doors and dwellings (for the spirit of man); it produces a desire for prayer, and brings with it more peace than any other gem; but he who would wear it must lead a pure and holy life."

Now a series of investigations by Amoretti into the electrical polarity of precious stones (which we find reported in Kieser's Archia, Vol. IV, p. 62) resulted in proving that the diamond, the garnet, the amethyst, are — E, while the sapphire is +E. Orpheus tells how by means of a load-stone a whole audience may be affected. Pythagoras, whose knowledge was derived from India, pays particular attention to the colour and nature of precious stones; and Apollonius of Tyana, one of the purest and grandest men who ever lived, accurately taught his disciples the various occult properties of gems.

Thus does scientific inquiry, agreeing with the researches of the greatest philosophers, the experiences of religious ecstatics, continually—though, as a rule, unintentionally—give us a solid basis for studying Occultism. The more of physical phenomena we observe and classify, the more helped is the student of occult sciences and of the ancient Asiatic sciences, philosophies and religions. The fact is, we, modern Europeans, have been so blinded by the fumes of our own conceit that we have not been able to look beyond our noses. We have been boasting of our glorious enlightenment, our scientific discoveries, our civilization, and our superiority to everybody with a dark skin, and to every nation east of the Volga and the Red Sea, or south of the Mediterranean, until we have come almost to believe that the world was built for the Anglo-Saxon race, and the stars to make our bit of sky pretty. We have even manufactured a religion to suit ourselves out of Asiatic materials, and think it better than any religion that was ever heard of before. It is time that this childish vanity were done away with. It is time that we should try to discover the sources of modern ideas; and compare what, we think, we know of the laws of Nature with what the Asiatic people really did know, thousands of years before Europe was inhabited by our barbarian ancestors, or a European foot was set upon the American continent. The crucibles of science are heated red-hot, and we are melting in them everything out of which we can get a fact. Suppose that for a change, we approach the eastern people in a less presumptuous spirit, and honestly confessing that we know nothing at all of the beginning or end of Natural Law, ask them to help us to find out what their forefathers knew. This has been the policy of The Theosophical Society, and it has yielded valuable results already. Depend upon it, ladies and gentlemen, there are still "wise men in the East," and the Occult Sciences are better worth studying than has hitherto been popularly supposed. (The lecture was loudly applauded, and at the close, a vote of thanks was, upon the motion of Mr. James, Science Master in the Colombo College, adopted.)



#### MANUSCRIPTS NOTES

#### By C. Kunhan Raja

# THE COMMENTARIES ON THE AITAREYA BRĀHMANA

#### Ву

- i. Govindasvāmin
- ii. Bhattabhāskara
- iii. Sadgurus'isya

The commentary on the Aitareya Brāhmaṇa by Sāyaṇa is available in print. Besides this now well-known commentary there are three more commentaries on the Aitareya Brāhmaṇa. Transcripts of these works are available in the Adyar Library. Similar transcripts are kept in the Government Oriental Manuscripts Library, Madras.

i. Commentary by Govindasvāmin. The manuscript of this work is complete for the forty adhyāyas. It covers about 4500 Granthas. The work begins with some benedictory verses:

yenādhikārthetaras'abdajalpanapras'okataptāmbumanaḥprasādinā adṛṣṭapūrvās'rutir abhyudīritā tam aitareyam s'irasā nato'smy aham

Then there is an apology:

sarvajñenāpi yat kartum as akyam tat punar mayā alpajñenāpi sammohāc chraddhayā ca cikirşyate

Then there is some information about the author:

ātmajenāravindāyā viṣṇoḥ saṅkṛtijanmanā govindenaitareyasya vyākhyānam kriyate 'dhunā After this there are a large number of stanzas which give the content of the Brāhmaṇa and the section is called Bhāṣyārthasaṇ-grahakārikā. The section begins:

kvacid vidhih prasamsā ca keşu cid vidhir eva ca keşu cit stutir eva syād evam nindānişedhayoh brāhmanāmnāyasāmarthyād gavāmayaniko vidhih dvādas āhavidhir vā syāt prasangad anyad ucyate yad vāgnistoma ukthyas ca sodas ītyādikalpanā ā caturvims'ad ity asmāt prāyaņīyo vidhīyate esa evātirātrah sann ante tūdayanīyabhāk agnistomas tathokthyas' ca sodas'y apy atra kalpitā sātraprakṛtibhūtatvāt saṃsthāntaram anādṛtam caturviṃs'am ahaḥ pas'cā . . . . vad vābhijidvis'vajitau tad yad ity atra nirdis'et sodas'o 'bhiplavah pas'can masaklptis tatah para trivaho 'bhiplavah purvah svarasāmāna eva hi avanena gavām ukte ādityāngirasām tatah divā kirtyam aharmadhye dvayor api ca paksayoh bharatadvādas'āhas tu gāyatryā stūvate tatah dvādas āhapras amsā ca vyūdhatā ca tathocyate prsthyas' ca sadahah pūrvas tryahas' chandomasamiñitah vis vajic cāpi sasthah syād apivākyam atah param tad etad das'arātram svād vyūdhas'chandobhir uttaram prāyanīyodanīyābhyām dvādas'āho bhavişyati samudhadvādas'āhasya kļptir atra na vidyate āksīdhaih sadahais' caiva gavāmayanam āpyate etāvat sātrahauntrākhyam vajñagāthā prakirtvate prāvanīvas' caturvims'ah prsthyo 'bhiplava eva ca abhijitsvarasāmāno visuvān vis vajit tathā chandomā dasamañ cāhur uttaman tu mahāvratam

iti prasiddhahautrasya s'esartvigvisayāh krivāh ā trims'ādhyāyanirvrtter agnihotrapurassarāh agnihotram svatantram syād vyāhrtipraņavātmake brahmatve tasya nirdes'o vyāhṛtinām pras'aṃsayā brahmagrāvastutīs' caiva subrahmanvasva cottarāh s'astriņām hotrakāņāfi ca satre vais'eşiko vidhih unnīyamānasūtrāni pras'āstrvisayāni hi ekāh prasthitayājyās tu gotrādīnām udīritāh hotrā ha maitrāvaruno brāhmanācchamsy athāparah potā nestā tathaivācchāvāko 'gnīt saptamas smrtah etā hotrā iti proktās strīvat pumvac ca kutracit kartrkālaviparyāsād devatādes'ayor api laksanāgunavrttyā ca codyānām uttaram tatah astānān tāyamānānām hotus' catvāry adhimahe adhyāsañ cāpy atipraisam tārksyam yājatavedase ārambhanīyāh paryāsāt tadvato 'har ahah stutim s'astrinam hotrakanan ca tayamanany adhimahe stotriyan anurupams' ca pragathams tadvato 'pi ca ārambhaniyāhar ahab s'asye cābinasūktakam mādhyandiniyas astrānām kļotim āhās valāvanah ekaikasyartvijām eṣām sampātās tu trayas trayah sthāne cāhīnasūktānām navadhā sodase viduļ uttamasyātha pṛṣṭhyāhna ukthānām s'ilpaklptayah vālakhilyā vrsākapyah pra va ity evayāmarut s'ilpāni vikrtāny āhur eke tv api tu tāny api dvipadāstutyupādhitvād vikārasyānyathāpi ca nityas'ilpam idam proktam visvajic ca tayor yadi dvipadāstutyupādhitvād agnistomāntatāpi ca ūrdhvam ārambhaniyābhyas' s'ilpāny avikṛtāni ca acchāvākas tu taddes'e dyaur na yah sūktabhāg bhavet ekāhasūktopacavam s'amsanena giro viduh diksato 'pavratādes'aprasangāt pas'ubhaktayah

tadvyāpattinimittārthaprāyas'cittaprasangatah bhāgitvāc cāpi sarvesām iha naimittiko vidhih uktatvāt sarvavarņānām avis'eşeņa karmaņām naimittikaprasangena rājanyasya vidhīyate rājanyasya vis'eşo 'yam ā brāhmaņasamāpanāt athābhisecanīyasya s'aunas's'epo vidhīyate brahmatvam yajñadikṣāyām kṣatram āpnoti tāvatā varnadvavasamāves'āt kin katham vā virodhisu ity etat sarvam adhyāye catustrims'e nirūpitam vṛddhiḥ kṣatrasya somena phalair āhutibhakṣane stotras'astre ca tasyokte abhisekavidhih punah indrasya cābhisekasya pras'amsā tadvidhih parah itihāsāh purākalpā nārās'amso 'tha gāthikāh prasnasyottararūpeņa padyagāthāh prakirtitāh karmāni yābhih kathitāni rājñām dānāni coccāvacamadhyamāni nārās'amsīr itv rcas tāh pratīyād yābhis stutir dās'atayīsu rājñām paurohityavidhānan tad abhidhāne ca pas'cimah

paurohityavidhānan tad abhidhāne ca pas'cimaḥ saṃkṣiptam aitareyasya brāhmaṇasyārthavastu yat brāhmaṇānukrameṇaiva gatārthasya samāsataḥ s'uddhānuparamād vyastavyācikhyāsā vijṛmbhate dīkṣā ca dīkṣaṇiyā ca dikṣāyās sthāpanāni ca yājyānuvāke saṃyājye vis'eṣaphalasammite

Here there is the colophon: iti aitareyabrāhmaṇabhāṣye govindasvāmini bhāṣyārthasangrahakārikā samāptā.

There are many mistakes in the manuscript and as such in some places it is difficult to reconstruct the correct reading.

The commentary is called Govindasvāmin as well as the author of the commentary. In all the colophons, we see the expression aitareyabrāhmaṇabhāṣye govindasvāmini and not govindasvāmikṛte. As a matter of fact, in many other places, the term used is not bhāṣya but vyākhyāṇa. The term bhāṣya is

found in the colophon at the end of the seventh adhyāya and the eighth adhyāya. At the end of the third adhyāya the colophon says: aitareyāranyavyākhyāne instead of aitareyabrāhmaṇavyākhyāne. This must be a scribal error either in this transcript or even in its original. At the end of the thirtieth adhyāya there is the colophon: ity aitareyabrāhmaṇavyākhyāyām govindasvāminyām triṃso 'dhyāyaḥ. The colophon at the end of the work is: ity aitareyabrāhmaṇabhāṣye govindācāryapraṇīte govindasvāmini catīvāriṃso 'dhyāyaḥ samāptaḥ.

Thus the name of the commentary is govindasvāmin after the author, who is Govindācārya. The commentary is styled as a bhāṣya, as a vyākhyāna and as a vyākhyā; and according as the term is vyākhyā in the feminine gender or vyākhyāna or bhāṣya in the neuter gender, the name appears as govindasvāmin or govindasvāminī

The commentary is complete. But there are some breaks in the middle. The commentary starts from the very beginning and goes on to the middle of the eleventh adhyāya (in the middle of the 8th section). Then there is a long break. This is on Page 227 in the transcript in the Library. Then on the same page begins the commentary on the beginning of the ninteenth adhyāya. Then the transcript proceeds right up to the thirty second adhyāya. In the middle of the adhyāya there is again a break. In the middle of the commentary of the second section in that pañcikā the manuscript breaks and the verses found in the beginning of the work from the benedictory one up to ātrims'ādhyāya are repeated. Then the commentary continues. This repetition is on Pages 507 to 510-There is a small break in the middle of the story of S'unas's'epa; but this is a very small break. Except for these breaks the work is complete.

The work begins, as has already been stated above, with a large number of stanzas. In the beginning of the chapters also there is a stanza. The second adhyāya begins:

prāyaṇiyā tadangam yad devatādy adhyagiṣmahi tathaivodayaniyā ca tadvis'eṣās' ca kalpitāḥ.

#### Third adhyāya begins:

somapravahanir agnimanthaniyā rcaḥ punaḥ ātithyā ca tadaṅgāṇi tṛtiyādhyāyacodanāt

#### Fourth adhyāya begins:

abhiştavopasattānunaptryāpyāyananihnavāḥ kalpitā gharmasambhārā vratopāyanam eva ca

#### Fifth adhyāya begins:

rājakrayabrāhmaņalagnam ādau vahnipraņītipratipādikās' ca tathā havirdhānavivardhanārthā agnes' ca somasya ca yā rcas syuḥ

#### Sixth adhyāya begins:

yūpo 'tha yūpāñjanam āpriyas' ca paryagnyupapraişam athādhrigus' ca pas'oḥ purodās'avidhir manotā vanaspatiḥ saṣṭha ilāstutis' ca

#### Seventh adhyāya begins:

paryagnyāder visesāms' ca stokāh svāhākṛtir api vapāñ cādhīyate prātaranuvākavidhis tatah

#### Eighth adhyāya begins:

aponaptriyataccheşā upāmsvādigrahā api savanīyāh purodās'āh pavamānāya sarpaņam

#### Ninth adhyāya begins:

rtuyājā dvidevatyās tadvis'esā iļāstutiḥ tūṣṇiṃs'aṃsapras'aṃsā ca navamādhyāyacodanāḥ

#### Tenth adhyāya begins:

āhāvam nividam sūktam acchāvākasya codanāt yajamānapunarjanma bruvate 'thādhidajyatam

## Eleventh adhyāya begins:

ekādase 'tha praugapras'amsā tato vasatkāram anustutiñ ca tatkartur ātmany anumantraņañ ca tato nivitpraişavis'eşam āhuḥ.

At the end of the eleventh adhyāya, there is no colophon. The manuscript breaks in the middle of the adhyāya. Usually when an adhyāya begins, there is the statement like: govindasvāmibhāṣye das'amo 'dhyāya ārabhyate. But here there is no such thing; the break is also not noted in the manuscript. There is a stanza which must be the beginning of the ninteenth adhyāya:

jyotişmatyo bharato dvādas'āho dikṣākālo yājanam pās'ukañ ca vyūlhachando dvādas'āhapras'aṃsā pṛṣṭhānāñ ca chandasāñ ca prakļptiḥ

From the middle of the eleventh adhyāya to the end of the eighteenth adhyāya there is a break. The twentieth adhyāya begins:

bhinnāny āhur devatāstomasāmachandāṃsy āhus tasya tasyāpi ṣaṭtvam vidvadvākyād uttarasyāḥ samānam svā svā . . . . . hassu

siddhāntas'āstrāņi ṣaḍ eva hotrāņy ājyena sūktam . . . . . . niṣkevalye stotriyaḥ pṛṣṭhayonir yonisthāne svas' ca sāmapragāthaḥ

tārkṣyam sūktāt pūrvam atyetu nitye svāt svāt sūktāj jātavedasyam anyat chandomānam vais'vadevān purastād āyāhīmān babhrusūktāni caiva

rathantaram ayugmam syād brhatsāmetarad bhavet vairūpādi dvitiyam syāt trtīyādisv anukramāt

athendrapūrvo nihavaḥ pragātho
dhāyyās' ca tārkṣyās' ca samānam ahnām
svam svan tathā jātavedasyam agre
chandoma ādya . . . . . . tṛtīyaḥ

There is no verse in the beginning of the twenty-first adhyāya, nor in the beginnings of the twenty-second, twenty-third and twenty-fourth adhyāyas. The twenty-fifth adhyāya begins:

athāgnihotram payasaḥ pras'aṃsā taddohanāpattiṣu niṣkṛtis' ca tasya pras'aṃsāpy udite ca homo brahmartvijo vyāhṛtayo 'py adhītāḥ

Twenty sixth adhyāya begins:

grāvastotosnisasamāvestitamūrdhā mantrair arbudasūktam vipmakti kiyato 'bhistavanīyāh katham etāh subrahmanyāhvānam iti pravadanti

Twenty seventh adhyāya begins:

prātaḥsavanikas'astrāṇy anurūpo yasmin . . . stautyastuvate stotriya eṣaḥ ārambhākhyā āvapanīyāḥ paris'iṣṭā ūrdhvam tasmāt svād atha paryāsatṛcās' ca

Twenty eighth adhyāya begins:

prasāstusūktāny unnayanārthāny anusavanam hotrādinām prasthitayājyā api sapta kartṛchandodaivatayogasya ca codyād gauṇyā vṛṭtyā lakṣaṇayā vā parihāraḥ

There is no stanza at the beginning of the twenty-ninth adhyāya. The thirtieth adhyāya begins:

..... retah prāptijanmapratiṣṭhā klptim s'ilpair yajñasaṃskārarūpam agniṣṭome s'ilpas'astrapraklptim nārās'aṃsyādy āha kuntāpas'astram

There are no stanzas in the beginning of the remaining adhyāyas of the work. In the commentary on the Aitareya Brāhmaṇa by Sāyaṇa there are similar verses in the beginning of the adhyāyas. The verses are mostly identical. But the verse given in the commentary of Govindasvāmin in the beginning of the second adhyāya is given in the beginning of the third adhyāya in the commentary of Sāyaṇa. This shift is found throughout. There are many places where there is no verse in the commentary of Sāyaṇa while there is a verse in the commentary of Govindasvāmin. In some cases the reverse also happens. In some places there is a verse in both the commentaries; but the verses are different in the two commentaries. On account of this variation I have given all the verses here that are found in the manuscript of the commentary of Govindasvāmin.

After the colophon at the end of the fortieth adhyāya, there is a verse which runs:

badhvā mudrān kareņa tribhir api nayanaiḥ kvāpi pas'yat prabhāta-

pronnidrāmbhojalilaih kimapi ca manasā vastutattvam vivicyat

pas'cāllambaiḥ kapardaiḥ kṣaṇarucikapis'air indulekhāsanāthair

vyākhyāvyāpāras'āli pradis'atu manasas' s'uddhim ais'am vapur vaḥ.

Then there is another work in the original from which the transcript was made. This last verse must have been written by the scribe who wrote the original from which the transcript was prepared for the Adyar Library. It is not the composition of Govindasvāmin the author of the commentary.

The manuscript bears the shelf number XXXVIII—G. 3. In the Government Oriental Manuscripts Library, Madras, their transcript is described under R. No. 3806. The original is a palm leaf manuscript in Malayalam characters belonging to the Naduvil Matham, Trichur, Cochin State.

I will add further details about this commentary after giving a general description of all the three commentaries.

(To be continued)

#### MANUSCRIPTS EOTES

#### By Dr. V. RAGHAVAN

### THE 'NĀRĀYAŅOPANIŞAD BHĀŞYA'

On p. 326 of the Adyar Catalogue, I, is found the entry " नारादणोपनिषद्धाष्यम — साधवाचार्यकृतम् XXX. G. 14." This MS. was examined by me, with a view to find out who this author Mādhaya was, whether he was Māyana Mādhava, the elder brother of Sāvana, or Cāvunda Mādhava mantrin (the author of the Sūtasamhitā-tātparyadīpikā and the Governor of Goa) or Sāvana Mādhava, the son of Sāvana and the author of the Sarvadars'anasamgraha. On examination, however, I found that the author is none of these. The MS. represents Sāyana's Bhāṣya on the Nārāyaņa or Purusasūkta Anuvāka, the Nārāyaņiya or the Yājñikī Upanisad and the Mantras to Rudra and Jātavedas,-all forming part of the Taittiriyaranyaka. Portions of the MS. were also compared with the printed text of the Savana bhasya on the Taittirīva Āranyaka in the Ānandās'rama Series: There were a number of very minor variants, most of which agreed with the ' 死' readings noted in the footnotes in the Anandas'rama edn.

# THE SANDHYĀVANDANA BHĀṢYA BY TIRUMALA YAJVAN

The same codex above noted (XXX. G. 14) contained an unidentified gloss on the Sandhyāvandana mantras, which has not been noticed also in its proper place on p. 33b of the Adyar Catalogue, I. The work opens thus:

# सन्ध्यावन्दनमन्त्राणां वेदभाष्यानुसारतः । क्रियते बाळबोधार्थं भाष्यं तिर्मेळयज्वना ॥

This shows that the work is identical with D. No. 2883 in the Madras Government Oriental MSS. Library (Descriptive Catalogue, V, pp. 2130-1). From another MS. of this same work in the Madras Government Oriental MSS. Library, Triennial Catalogue R. No. 2258b, we come to know the following details of our author, Tirumalayajvan:

Tirumala belonged to the family of one Mādhava Somayājin and was the son of one Malluyajvan. Tirumala was a Sarvatomukhayājin.

''इति श्रीमाधवसोमयाजिकुळावतंस मल्छयज्वतनयेन तिरुमळसर्वतो-मुखयाजिना विरचितं सन्ध्यावन्दनमन्त्रभाष्यम् संपूर्णम् ।'' (Madras. Govt. Ori. MSS. Lib. Trien. Cat. R. No. 2258b).

At the end of the MS. there is the informing post-colophon scribal note that on the Sandhyāvandana, there are the Bhaṣyas of Sankara, Kṛṣṇa Paṇḍita and Sridhara, but that Tirumala's is the easy commentary. There are a large number of MSS. of Kṛṣṇa Paṇḍita's Bhāṣya; Adyar Catalogue, I, p. 15b, and the Mysore Catalogue, I, p. 18, notice MSS. of S'aṅkara's commentary, but the S'rīdharīya Bhāṣya mentioned seems to be rare.

The Other Works of Tirumala and the works of his father and grandfather.

The Madras Government Oriental MSS. Library contains MSS. of some other works of our Tirumala also. R. No. 2148 is Tirumala's Āpastambas'rautamantrabhāṣya. R. Nos. 1664 (a) and 1966 (a) are MSS. of Tirumala's Dars'apūrṇamāsamantrabhāṣya. From the introductory verses in the latter work we learn that his father Mallayjvan wrote:

 a Ţikā on the Tattvacintāmaņyāloka (of Jayadeva-Nyāya)

- 2. " " " Tattvaviveka (Nṛsimhās/ramī-Advaita)
- ,, ,, ,, Kaiyaṭa, i.e., Kaiyaṭa's Mahābhāṣyapradīpa (Vyākaraṇa).

यत्पित्रा तु कृता टीका मण्यालोकस्य धीमता । तथा तत्त्वविवेकस्य कैयटस्यापि टिप्पणिः ॥

that his grandfather, not named, wrote:

- 1. a Dars'apūrņamāsa mantrabhāsya like that of Tirumala;
- 2. a Kṛṣṇābhyudaya kāvya, and
- 3. a treatise on the Prābhākaramimāmsā probably called Gurumatānuvāda.

पितामहस्तु यस्येदं मन्त्रभाष्यं चकार च । श्रीकृष्णाभ्यदयं काव्यमनुवादं गुरोभेते ॥

And that Tirumala himself wrote:

- 1. a Tīkā on the Mahābhāsya called Anupada, and
- 2. a Țikā on the Sandhyāvandana for the Vaiṣṇavas, (which is the work we noted first), besides the two other works, the Āpastambas'rautamantrabhāṣya and the Dars'apūraṇamāsa mantra bhāṣya.

टीका चानुपदाख्या हि महाभाष्यस्य धीमता। सन्ध्यावन्दनमन्त्राणां वैष्णवानां च सा कृता॥

#### THE KUCARA GRĀMA DĀNA PATRA

On p. 25a of the Adyar Catalogue, II, is found the interesting entry "कुचर धाम दानपत्रम् (राजवंशावितः) माधवाचार्यकृतम् ", 8. H. 37. On enquiry it was found that this MS., as well as the other historical record noted on *ibid.*, p. 26b, s'ilās'āsana patrikā, 8. H. 36, was lost.

What this Kucara grāma dāna patra is, is however learnt from the Journal of the Bombay Branch of the R.A.S., IV, Old Series, pp. 97-116, where this inscription of which the Adyar MS. is a copy, is edited. The inscription is dated in A.D. 1391. It was issued during the time of King Harihara II of Vijayanagar. The donor is the Mādhava mantrin, the governor of Goa, who wrote the Tātparya dīpikā on the Sūtasamhitā. The donation is of the village of Kucara, renamed after the governor, as Mādhava pura, to 24 scholars. The grant refers first to King Samgama, Bukka and Harihara; then to Mādhava's capture of the Aparānta territory from the Turuṣkas and his establishing Hinduism in those parts; to Mādhava's reign as Governor of Goa; and then to Mādhava's death and his successor, Narahari, son of Brahmarasa and Mambāmbikā, elder brother of Bhāskara, pupil of Vidyās'ankara and of the Ātreya gotra.

From this we are able to know that Mādhava, the author of the Sūtasamhitā vyākhyā, died in or about A.D. 1391. We have inscriptions of Mādhava with the dates A.D. 1344, 1347, 1368 and 1384.

### THE KŖŅA CARAŅA PARICARYĀ VIVŖTI

In the Vrata Section we find in the Adyar Catalogue, I, p. 161b a work called Kṛṣṇa caraṇa paricaryā vivṛti, with an index attached to it. The Catalogue gives Vidyāranya Tīrtha as the author.

On examination I find both the work and its index to be not MSS, but litho-prints produced at Kāsi.

Rajendralal Mitra's Notices describe Vidyāranya Tīrtha's Kṛṣṇa caraṇa paricaryā vivṛti, No. 2260. See Aufrecht also, 1, p. 119b. This Vidyāranya Tīrtha was of Benares and was

perhaps the same as the Guru of Vis'ves'vara datta or Devatirthasvāmin who wrote the Sāṃkhyataranga, etc. and passed away in Benares in 1852. (Aufrecht, Ī, p. 588a). Hall says he knew Devatīrtha (p. 2, Hall's Index).

The MS. noticed by Rajendralal Mitra contains only the last part of the material contained in the Adyar codex titled Kṛṣṇa caraṇa paricaryā vivṛti. On examination, I find the following to be the contents of the Adyar copy. It is true Vidyāraṇya Tīrtha's work is only the Kṛṣṇa caraṇa paricaryā vivṛti, a gloss on a Kṛṣṇa Caraṇa paricaryā. The work, the whole of it, was printed at Benares by the order of the Kās'ī King, Nārāyaṇasimha. The date in chronogram given at the end evidently means A.D. 1830. Vidyāraṇya Tīrtha's gloss has a verse on this King, at the end.

At the instance of the Kās'ī King Nārāyaṇasimha, one Cidghana wrote the work called Paddhati; one Hariharānanda wrote the Paddhati paricaryā. Both these writers seem to be the pupils of one Vis'ves'varayati. In the Paddhati paricaryā we find dealt with Dharma, classification of Literature, Vedānta, yati-ācāraworship of Rāma and Kṛṣṇa, devotion, etc.

This codex does not contain any of these sections completely. On p. 72, the Paddhati paricaryā ends abruptly. Then worship of Rāma is taken up and this ends abruptly on p. 12. Then follows the incomplete Rādhāmādhava pada paricaryā. The Kṛṣṇa stotra from the Gopālatāpanī is found here and the Bhāgavata is also deified here. Then starts Kṛṣṇa caraṇa paricaryā vivṛti by Vidyāraṇya who mentions the Guru Umārāma Paṇḍita. There is first a resume of the books of the Bhāgavata, and within it, a resume of the Rāmāyaṇa.

Therefore, this Vidyāranya Tirtha, of the last century should not be confused with the celebrated Vidyāranya.

#### MANUSCRIPTS NOTES

## A NOTE ON THE DATE OF KAUSIKA BHATTA BHĀSKARA

#### By K. MADHAVA KRISHNA SARMA

In most of the available MSS. of Bhatta Bhāskara's Jñānayajña on the Taittiriya Brāhmaṇa, the colophon at the end reads:

> एष निष्पावके शाके कु(की) शिकान्वयजन्मना । भट्टभास्करमिश्रेण ज्ञानयज्ञः प्रवर्तितः ॥

निष्पादक is the name of a plant (Phaseolus radiatus) called Anumulu in Telugu, and as Anumula (genitive) still obtains as a family name in the Telugu country, Burnell infers that Bhatta Bhāskara was a Telugu Brahmin. (Cat. of the Tanjore Library, p. 7). Shama Sastri and others interpret निष्पावके शाके as 'in the S'āka year 1410' (A.D. 1489). (Vide Shama Sastri, Upodghāta to the T.Br., p. 4; Bhagavaddatta, a History of Vedic Literature, Vol. II, pp. 43-47; Seshagiri Sastri, Report for 1893-94, pp. 3-4). But as this date is inconsistent with the tradition which assigns Bhatta Bhāskara to the latter half of the 10th century and as Bhatta Bhāskara is quoted by Madhava who flourished about the middle of the 14th century, Seshagiri Sastri in his Report for 1893-94 suggests the alteration of the expression निष्पावक to निष्पापक, the latter being rendered=S'aka 1110 (1189 A.D.)—a date which roughly agrees with the known chronological datum and tradition. "Unless such a correction is made" observes Seshagiri Sastri "the stanza becomes unmeaning; for what is meant by saying that Bhatta Baskara composed the Bhāsya 'in the plant phaseolus radiatus,". Professor Keith accepts this date and says that "it must be regarded as realy proved". (See Cat. of the Sanskrit MSS. in the Library of the India Office, Vol. II, Part I, No. 4399).

Though Seshagiri Sastri's suggestion is a plausible one, he is not able to support it by MS. evidence. I find that the colophon in one of the MSS. of the Adyar Library (XXII-H-51) contains the clear reading निष्पापके. The MS. is at least a century old. It seems that च in lieu of प in certain MSS. is a scribal error (as both of them are somewhat alike in Telugu and Grantha).

If the reading contained in the MS. of the Adyar Library be the correct one, the date of Bhatta Bhāskara is settled beyond doubt. Though there are some MSS. which read छोके instead of हाकि (Madras 189, Adyar XXXIV,C.5, etc., ), it has to be noted that these are comparatively very few and this reading (छोके) calls for some investigation before it can be accepted. The variant एव निष्पादशासोड्य found in the MS. of the A.S.B. (No. 456) neither conforms to the metre nor makes any sense. It is undoubtedly a scribal mistake. There are also a few MSS. which substitute क्योतित: for अवतित: the former not making any important difference in the sense.

It has thus to be stated that in the light of the reading found in the MS. of the Adyar Library and the available chronological data (Vide Bhagavaddatta, ibid.) which point out that Bhatta Bhaskara cannot be later than the 12th century, the obinion of Shama Sastri, Vaman Sastri and some others cannot be accepted.

#### REVIEWS

Krishnaswami Aiyangar Commemoration Volume, Published by a Committee, 1936. Price Rs. 10.

This Commemoration Volume of essays and papers written by the friends, pupils and admirers of Dr. S. Krishnaswami Aivangar was presented to him on the occasion of his Sixty-sixth birthday in appreciation of his services to the study of South Indian history. Dr. Krishnaswami Aiyangar occupied the Chair of Indian History in the University of Madras for fifteen years and retired from the services of the University in 1929. A chronological bibliography of his writings is supplied at the end of the volume as an Appendix. While the bulk of his writings are scattered over the learned journals of the day he has published over a dozen books in his own name. The Journal of Indian History is run on his personal responsibility. As the Editor of the Madras University Historical Series, his Introductions to them form a part by themselves. It is but fitting that a scholar of his standing should receive the homage of his friends and co-workers. This is not the first occasion when such appreciation has been shown in India. We have the Commemoration Volumes of Sir R. G. Bhandarkar, Sir Asutosh Mukherji, Pandit Madan Mohan Malaviya and others which have led the way on earlier occasions. A similar volume with the name of Professor S. Kuppuswami Sastri was published from Madras. only recently. (See Vol. I. part 3 of our Bulletin pp. 99-101. for a review of this volume).

This volume represents a collection of papers specially written for the purpose and published by an Editorial Committee consisting of Professors V. Rangacharya and C. S. Srinivasachari with Mr. V. R. Ramachandra Dikshitar. The papers are arranged in six sections. The Editors have also added a short and informing sketch of the career of the Professor and of his work in the various spheres of activity. This is followed by *Appreciations* from Dr. V. Swaminatha Aiyar, Principal Tait of the Central College, Bangalore, Sir Shafat Ahmad Khan and Mr. Sardesai.

In the section on General Indian History, Dr. Bhattacharva of Baroda leads, writing on the Royal Prerogative in Ancient India. The list of prerogatives are merely catalogued quoting passages in support of the prerogatives stated. Dr. Charpentier, writing on the Sasanian Conquest of the Indus Region tries to clear the obscurity shrouding a clear understanding of the connection of the Indus region with the Persian kingdom. He sums up his views regarding the rise and fall of the Sasanian dominion in Western India in page 17. They are by no means conclusive, as expressed by the author himself in his concluding remarks, as part of the evidence depends for corroboration from Greek literature not well-known to the author. Dr. A. K. Coomaraswami writes on Vedic Monotheism and points out that the views of Edgerton that "Everything contained in at least the older Upanisads, with almost no exceptions. is not new to the Upanisads, but can be found set forth, or at least very clearly foreshadowed in the older Vedic texts." Bloomfield has pointed out "the mantra and the Brahmana are for the least part chronological distinctions; that they represent two modes of literary activity and two modes of literary speech which are largely contemporaneous." Dr. Coomaraswami further states that it is precisely this fact of the Vedic incantations being liturgical that it makes it unreasonable to expect from them a systematic exposition of the philosophy they take for granted (p. 24). In the Brāhmanas, in the Upanisads, in the Gīta and even in Buddhism nothing but an ultimate recension of what had already been taught always is found. (p. 25). The Satiyaputra of Asoka's Edict II discusses the question of identity, extent and location of the country named. Mr. Govind Pai concludes that so long as the southern limits REVIEWS 35

of the Asokan Aparanta could not be fixed with exactness it is hardly possible to be exact as to the province or provinces that were contained in the Satiyaputra Edict II. He is sure about one point and that is that Satiyaputra included South Kanara (p. 47).

Dr. Shama Sastri's paper on the date of the Arthas astra re-examines the position from internal evidence as compared with the passages of the Vedāngajyotişa and comes to the conclusion that it is a work of the pre-Christain period and belongs to the epoch of the commencement of the Mauryan period B.C. 327 to 330 (p. 136). Sardesai emphasizes on the importance of the Poona Residency Correspondence to complete the information to the historian as they contain much invaluable material. The paper on the Blanks in Middle Indian History is stimulating and a problem for the historian to solve. An interesting remark makes Mahākāla of Ujjain as established by the Scythians. Recent Advances in Indian History and Historiography by Dr. Venkatasubba Sastri of Mysore surveys the position from 1919 with the publication of the Oxford History of India by Vincent Smith. The date is a convenient point from which to look backward and forward. The period of individual research as represented in the works of Professor Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar and Dr. Krishnaswami Aiyangar and others who were conducting research in addition to teaching students for the Degree courses of the University, is followed by collective work from that date. A change in the spirit of the people for whom books on Indian History are intended and the work in India by Indian scholars is now bearing fruit.

The second section devoted to South Indian History contains thirteen articles. Of these *Irai*, *Iraikāval and Iraiyili* of by Professor Nilakanta Sastri discusses the exact significance of some land revenue terms so often mentioned in the inscriptions. The article on the poets of the Dindima family has not used all the available material on hand as the Descriptive and Triennial Catalogues of the Government Manuscripts Library have not

been laid under contribution. Paṇḍit Raghava Iyengar brings out interesting inferences on the comtemporaneity of Jñānasambandar and Tirumangai Ālvār. The title of mehan was common in the Pallava family and therefore Vairameha need not necessarily be identified with Dantivarman Pallava or his Rāṣṭrakūṭā grandfather Dantidurga. It is quite likely that Vairamehan referred to by the Ālvār is Nandivarman Pallavamalla who might have had the name as one of his many titles. It is significant to note that the stanzas praising the Pallavas should have been placed together in the Periya Tirumoli.

The section on Religion and Philosophy has six papers for its share; that on Language Learning and Literature, fourteen; on Art and Archaeology, ten; and the last section on Greater India, three papers. Professor Suryanarayana Sastri discusses the special contribution of the Tamil genius to the philosophy of S'aivism. The Kālī cult in Kerala is explained as being based on the legend of the destruction of Dāruka an asura of great prowess by Kālī as the daughter of S'iva. Dr. B. C. Law writes on South India as a centre of Buddism and the interesting data furnished may with profit be used in reconsidering the date if the Manimekhalai.

Professor Subrahmanya Sastri, writing on the  $R\bar{a}m\bar{a}yana$ , is of opinion that the view of the Indologists in holding the epics as containing large accretions which were not present in the original work, cannot be taken at its face value. The tradition as recorded in the south, records all the 24,000 verses, also preserving the tradition of the recital of the  $R\bar{a}m\bar{a}yana$  by Kusa and Lava before Sri Rāma for twenty-five days. He therefore concludes that the original  $R\bar{a}m\bar{a}yana$  contained the 24,000 verses in seven Kāndas.

Dr. Kunhan Raja's observations on the view of Itsing attributing the  $V \bar{a} k y a \rho a d \bar{i} y a$  to Bhatrhari clears a mystery and is a plausible explanation causing confusion in the minds of foreigners.

The Editors deserve to be congratulated for bringing out this useful collection of essays and in overcoming the many difficulties that confront a person in editing a heterogenous collection of this

REVIEWS 37

character. Useful notes and suggestions are added here and there by the Editors, just to draw the attention of the scholars.

A. N. KRISHNAN

Vadamozhi S'ruti S'ūkti-Mālai of Haradattācārya with the Commentary of S'ivalinga Bhūpati, with the Tamil rendering of the work by Sabhāpati Nāvalar, Crown 8vo. Pp. 45, 270 and 59. Edited by V. Chidambararamalingam Pillai, Published by The S'aiva Siddhānta Nūrpatippu Kazhakam, Tinnevelly and Madras.

The Srutisūktimālā of Haradattācārya is an important work expounding the principles of S'avism in the form of a stotra praising Lord S'iva. The book under review was published in 1924 as No. 47 of the S'aiva Siddhānta Nūrpatippu Kazhakam. The Tamil rendering of the work by Sabhāpati Nāvalar, which forms the latter part of the book, was published as No. 40 of the same series.

Some previous editions of the work may be noted in this connection. A Kannada version of the work was published in 1914. A nāgarī version of the text alone with a Marathi anuvāda was also printed in 1907. The publication of the commentary and the text together must be considered as a laudable enterprise on the part of the Publisher. Being a work of great importance to the votaries of Tamil Savism in South India along with the Hariharatāratamya of the same author, it may be considered as a service to the Saivites who could not get a copy of the work.

The Tamil Introduction running to forty-five pages comprises a short life of the author, his devotion to Lord Siva and the miracles which he performed during the course of a lifetime. The life of the saint illustrates what a bhakta of his type with that unshakable faith in his Deity could accomplish by the powers that he develops in himself. Without going into the minute details it may be said that there is nothing which could not be accomplished

and what is more, the goddess of wealth will be prepared to follow the direction or person shown by such a devotee. Such instances are to be found in the lives of the saints of all religions.

The philosophy of S'avism as represented in this book of one hundred and fifty verses presents a close resemblance to the philosophy of the S'rivaisnavas except that it substitutes S'iva for Visnu in the important places of dispute. The entire text of the Veda is authoritative by itself and helps in the proper understanding of the Supreme Soul. It is divided into Mantra, Vidhi and Arthavada vākvas. The word Isvara being applicable to Lord Siva both by derivation and usage indicates the supreme position of Lord Siva. The whole of the world depends for its existence on this Isvara who is no other than Lord Siva. The view of the Sankhvas that the prapañca does not depend for its existence on Is'vara and the contention of the Yoga school that Is'vara is a part of the prapañca are not acceptable. The authority for the supreme position of Lord Siva is derived from the pasuniyojana and the simsumārasiras, where all the other devas are considered to be the parts of the body of the primeval fish. Howevermuch a thief may glory in having stolen a kirīta, no sane person would consider the kirīta as his personal property, as it can belong only to a king. Similarly, other gods would dislike to displease Lord S'iva by accepting the  $p\bar{u}j\alpha$  performed, as it can be meant only for Lord S'iva. The word Rudra in the Prātaragni sūkta is explained as indicating Agni and the derivative name is accounted for by the story of Agni's rodana.

The six great gunas of Aisvarya, Vīrya, Jnāna, etc. can belong only to S'iva and are called by the name bhaga. He who has the bhaga is  $bhagav\bar{a}n$ . This position is supported by quoting texts from the Atharvasiras and the S'vetāsvataropaniṣad. The purport of the  $N\bar{a}r\bar{a}yanopaniṣad$  is only the worship of S'iva and the antarātmā of Nārāyaṇa is only S'iva.

The greatness of Siva is further established by pointing out that Nārāyaṇa is Visva while Siva is visvādhika; Nārāyaṇa is yāga, Siva is yagādhipa; Nārāyaṇa is the nimittakārana of

REVIEWS 39

 $M\overline{u}laprakrti$  while S'iva is  $M\overline{u}laprakrti$  itself. Hence, the difference between the two is great. It is  $stutiv\overline{u}da$  when  $N\overline{a}r\overline{a}ya$  is called visvapati. Thus  $up\overline{a}san\overline{a}$ , the  $up\overline{a}saka$  and the object of  $up\overline{a}san\overline{a}$  are identical with  $Vir\overline{u}p\overline{a}k$ ; this is explained in the  $N\overline{a}r\overline{a}ya$  nopanisad.

Lord S'iva is the adistana devatā of the Gāyatrī and the Āditya mandala. The supreme position of Rudra as the yāgapatī is based not only on the Yajurveda but on the authority of the Rgveda as well. The parisecana after the offering to Rudra in the sacrifices is explained as being due to a desire to place him not on the same level with other gods, but on a higher level. In the same way, the injunction not to take the food offered to Lord S'iva is explained as based on a similar injunction which lays down that no brahmin should take his leavings. The mūlavākya cited here cannot bear the sense, as it has been interpreted to mean, that the leavings of the person have become uccista and the comparison of the nivedana to S'iva to this is not happy.

The authorities to be accepted for proper conduct are the Vedas and the Saiva Āgamas. It is not necessary to enter into the question of the Vedas being either eternal or made by the Lord. The omission by the *Grhyasūtrakāras* to mention Sivapūja is compared to the omission of the mention of the Yajnopavīta and hence need not be made much of. Nor the omission of the same in the Smṛtis, to be taken account of.

The other arguments make an attempt to meet the points raised against the acceptance of Siva as the Supreme Being such as the brahmahatyā doṣa consequent on the cutting of one of the five heads of Brahma by Siva. The editor has taken care to cite in the footnotes the mūlavākyas upon which he has found support for the text. In many cases the texts so cited can not bear the meaning given by the editor. Great care has been lavished in bringing out this important work. But the Sanskrit text printed shows stops where not needed. These mistakes, it is expected, will be remedied in a future edition of the work.

A. N. KRISHNAN

*S'rī-vidyā-saparyā-paddhati*, compiled by Brahma-s'rī N. Subrahmaṇya Ayyar, President-founder, S'rī Brahma-vidyā-vimar-s'inī Sabhā, Madras, 1938.

The Brahma-vidyā-vimars'inī Sabha, Madras, which appears to have been founded very recently deserves to be congratulated for the vigorous work it has been doing in the propagation of knowledge relating to the Brahma-vidya by means of holding discourses and bringing out rare works on the Brahma-vidya, one of its latest publications being the Srī-vidyā-saparyā-paddhati a compilation by the President-founder of the Sabhā bearing on the ritual relating to the Navāvaraņa-pūjā which is for the first time published free from all errors that had crept into the MSS., the subject being a recondite one taxing the capacity of Copyists of MSS. with meagre attainments. All the available South Indian MSS, have been used in the preparation of the work and a number of explanatory diagrams included for the benefit of worshippers. A foreword in English by Rao Bahadur Dr. M. Subrahmanya Ayyar and a learned Introduction in Samskrt from the pen of S'ri C. S'amkara-rāma S'āstrī, M.A., B.L., who has edited the work, deal with the importance to be attached to the Upāsana of the Devi. The bare texts of the Lalitā-sahasranāmāvalī, the Ās'caryāstottara-sahasra nāmāvalī, the Lalitā-tri-s'atīnāmāvalī, the Sri-sūkta, the Durgā-sūkta, the Tri-puropanisad, the Devy-upanisad, the Bhavanopanisad, and the Bahv-rcopanisad have also been appended to the volume, with a beautiful colour plate of S'rī Kāñcī Kāmākṣī and a diagram of the S'rī-cakra. Worshippers of the Devi will find in this a very useful publication.

S. SUBRAHMANYA SASTRI

S'rī Lalitā-tri-s'atī-stotra with Candrikā, a commentary in Tamil—by Brahma-s'rī N. Subrahmanya Ayyar, President-founder of the S'rī Brahma-vidyā-vimars'inī Sabhā, Madras, 1938.

The author has set forth in a learned Introduction the genesis of the strotra elaborately dealing with the potency of the S'rī-vidyā,

explaining the tradition with copious extracts from the Upanisad-s and glosses thereon by reputed commentators and from the works of S'rī S'amkara Bhagavat-pāda, S'rī Vidyāranya and others and winds up recounting the circumstances under which Srī Hava-grīva initiated Sage Agastya into the mysteries of the S'rī-vidyā at Kānci-kṣetra. The attempt of the author in writing out the commentary in Tamil on the Three-hundred names of the Devi comprised in the Stotra, basing it on the sublime Bhasya in Samskrt by S'ri S'amkara Bhagavat-pada for the delectation of the devotees of the Devi so exquisitely brought out by the Bhagavat-pada in his Bhāsva, is highly commendable and worthy of the Presidentfounder of a Sabhā which has been founded chiefly for the purpose of expounding the profound secrets of the Brahma-vidyā which is verily identical with the S'rī-vidyā of the Samaya cult. The Kāmāksī-mātrkā-stava, a hymn of Fifty-one stanzas composed by the author, is also included in the volume, from the perusal of which it will be found that the author is gifted enough in writing Samskrt verse, evidently drawing his inspiration from his Guru, S'ri Guhānanda-nātha of S'ri Badarikās'rama.

T. R. SRINIVASA AIYANGAR

## OUR EXCHANGES

The Adhyātma Prakās'a.

The Andhra Sāhitya Parisat Patrikā.

The Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute Poona.

The Annals of Oriental Research, Madras University.

The Archiv Orientální.

The Aryan Path.

The Bhārata Dharma.

The Bhārata Mitra.

The Buddha Prabha, Bombay.

The Bulletin of the Museum of Fine Arts, Boston.

The Bulletin L'Ecole Française D'Extréme Orient, Hanoi, Indo China.

The Bulletin of the New York Public Library.

The Cochin Government Archæologist, Trichur.

The Director of Archæology, Nizam's Dominions, Hyderabad.

The Director of Archæology, Baroda.

The Eastern Buddhist, Japan.

The Federated India, Madras.

The Hindu, Madras (Sunday Edition).

The Indian Culture, Calcutta.

The Indian Historical Quarterly, Calcutta.

The Indian Review, Madras.

The Indian Social Reformer, Bombay.

The Inner Culture.

The Jaina Antiquary.

The Jaina Gazette, Ajitashram, Lucknow.

The Journal of the American Oriental Society, New Haven, Conn., U.S.A.

The Journal of the Andhra Historical Research Society, Rajahmundry.

The Journal of the Annamalai University, Annamalinagar.

The Journal of the Benares Hindu University.

The Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

The Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Town Hall, Bombay.

The Journal of the University of Bombay.

The Journal of the Greater India Society, Calcutta.

The Journal of Indian History, Mylapore, Madras.

The Journal of the K. R. Kama Oriental Institute, Bombay.

The Journal of the Madras Geographical Association.

The Journal of Oriental Research, Mylapore, Madras.

The Journal of Parapsychology, Duke University Library, Durham, North Carolina.

The Journal of the U.P. Historical Research Society, Lucknow.

The Kalaimagal.

The Karnātaka Historical Review, Dharwar.

The Karnāṭaka Sāhitya Pariṣat Patrikā.

Le Monde Oriental, Uppsala, Sweden.

The Maharaja's Sanskrit College Magazine, Mysore.

The Mimāmsa Prakāsa, Poona.

The Missouri University Studies.

The Mysore Archæological Series.

The Nāgarī Pracārinī Patrikā, Benares City.

The New Indian Antiquary, Poona.

The New Review, Calcutta.

The New Times and Ethiopia News.

The Oriental Literary Digest, Poona.

The Philosophical Quarterly, Amalner.

The Poona Orientalist.

The Prabuddha Karnāṭaka, Mysore.

The Progress To-day, London.

The Quarterly Journal of the Mythic Society, Bangalore.

The Rama Varma Research Institute, Trichur.

The Religions, London.

The Review of Philosophy and Religion.

The Saṃskṛta Ratnākara, Jaipur.

The Saṃskṛta Sāhitya Pariṣat Patrikā, Calcutta.

The Sentamil, Madura.

The Shri, Kashmir.

The Suddha Dharma, Mylapore.

The Theosophical World, Adyar.

The Theosophist, Adyar.

The Udyāna Patrikā, Tiruvadi, Tanjore District.

The Vedanta Dipika, Sri Vaishnava Siddhanta Prachara Sabha, Ltd., Madras.

The Vis'va-Bharati Quarterly, Shantiniketan.

The World-peace, Calcutta.

The Z. D. M. G.

# THE VISVA-BHARATI QUARTERLY

# Founded by—RABINDRANATH TAGORE Edited by—K. R. KRIPALANI

THE LEADING JOURNAL OF ART, LETTERS & PHILOSOPHY

## Pandit Jawaharlal Nehru writes:

"I consider the 'Visva-Bharati Quarterly 'a journal of literary and artistic merit and look forward to getting it."

## Mr. Earnest Rhys (Editor, Everyman's Library) writes:

"I should love to pay a very cordial critical tribute to the 'Visva-Bharati Quarterly," which seems to me the most original and vitally interesting of all our contemporary publications that deal with the arts and letters."

## Yone Noguchi writes:

"One of the best magazines in the world."

Price per issue: Rs. 2/- (3s. 6d.) Annual subscription: Rs. 8/- (14s.) post free.

## MORALITY AND PANTHEISM

[Reproduced from "The Theosophist," Vol. V. No. 2. November 1883, edited by H. P. Blavatsky, With the kind permission of the Editor.]

QUESTIONS have been raised in several quarters as to the inefficiency of Pantheism (which term is intended to include Esoteric Buddhism, Adwaitee Vedantism, and other similar religious systems), to supply a sound basis of morality.

The philosophical assimilation of meum and teum, it is urged, must of necessity be followed by their practical confusion, resulting in the sanction of theft, robbery, etc. This line of argument points, however, most unmistakably to the co-existence of the objection with an all but utter ignorance of the systems objected to, in the critic, as we shall show by and bye. The ultimate sanction of morality, as is well-known, is derived from a desire for the attainment of happiness and escape from misery. But schools differ in their estimate of happiness. Exoteric religions base their morality, on the hope of reward and fear of punishment at the hands of an Omnipotent Ruler of the Universe by following the rules he has at his pleasure laid down for the obedience of his helpless subjects; in some cases, however, religions of later growth have made morality to depend on the sentiment of gratitude to that Ruler for benefits received. The worthlessness, not to speak

of the mischievousness, of such systems of morality, is almost self-evident. As a type of morality founded on hope and fear, we shall take an instance from the Christian Bible. "He that giveth to the poor lendeth to the Lord." The duty of supporting the poor is here made to depend upon prudential motives of laying by for a time when the "giver to the poor" will be incapable of taking care of himself. But the Mahabharata says that, "He that desireth a return for his good deeds looseth all merit; he is like a merchant bartering his goods." The true springs of morality lose their elasticity under the pressure of such criminal selfishness, all pure and unselfish natures will fly away from it in disgust.

To avoid such consequences attempts have been made by some recent reformers of religion to establish morality upon the sentiment of gratitude to the Lord. But it requires no deep consideration to find that in their endeavours to shift the basis of morality, these reformers have rendered morality entirely baseless. A man has to do what is represented to be a thing 'dear unto the Lord' out of gratitude for the many blessings he has heaped upon him. But as a matter of fact he finds that the Lord has heaped upon him curses as well as blessings. A helpless orphan is expected to be grateful to him for having removed the props of his life, his parents, because he is told in consolation that such a calamity is but apparently an evil, but in reality the All-Merciful has underneath it hidden the greatest possible good. With equal reason might a preacher of the Avenging Ahriman exhort men to believe that under the apparent blesssings of the "Merciful" Father there lurks the serpent of evil. But this gospel has yet to be preached.

The modern Utilitarians, though the range of their vision is so narrow, have sterner logic in their teachings. That which

tends to a man's happiness is good, and must be followed, and the contrary to be shunned as evil. So far so good. But the practical application of the doctrine is fraught with mischief. Cribbed, cabined, and confined, by rank materialism, within the short space between birth and death, the Utilitarians' scheme of happiness is merely a deformed torso, which cannot certainly be considered as the fair goddess of our devotion.

The only scientific basis of morality is to be sought for in the soul-consoling doctrines of Lord Buddha or Sri Sankaracharya. The starting point of the "pantheistic" (we use the word for want of a better one) system of morality is a clear perception of the unity of the one energy operating in the manifested Cosmos, the grand ultimate result which it is incessantly striving to produce) and the affinity of the immortal human spirit and its latent power with that energy, and its capacity to co-operate with the one life in achieving its mighty object.

Now knowledge or jnānam is divided into two classes by Adwaitee philosophers,—Paroksha and Aparoksha. The former kind of knowledge consists in intellectual assent to a stated proposition, the latter in the actual realization of it. The object which a Buddhist or Adwaitee Yogi sets before himself is the realization of the oneness of existence and the practice of Morality is the most powerful means to that end, as we proceed to show. The principal obstacle to the realization of this oneness is the inborn habit of man of always placing himself at the centre of the Universe. Whatever a man might act, think or feel, the irrepressible "I" is sure to be the central figure. This, as will appear, on the slightest consideration, is that which prevents every individual from filling his proper sphere in existence, where he only is exactly in

place and no other individual is. The realization of this harmony is the practical or objective aspect of the GRAND PROBLEM Practice of morality is the effort to find out this sphere; and morality indeed is the Ariadne's clue in the Cretan labyrinth in which man is placed. From the study of the sacred philosophy preached by Lord Buddha or Sri Sankara paroksa knowledge (or shall we say belief?) in the unity of existence is derived but without the practice of morality that knowledge cannot be converted into the highest kind of knowledge or aparoksha jnānam, and thus lead to the attainment of mukti It availeth naught to intellectually grasp the notion of your being everything and Brahma, if it is not realized in practical acts of life. To confuse meum and teum in the vulgar sense is but to destroy the harmony of existence by a false assertion of "I," and is as foolish as the anxiety to nourish the legs at the expense of the arms. You cannot be one with ALL, unless all your acts, thoughts and feelings synchronise with the onward march of nature. What is meant by the Brahmajnāni being beyond the reach of Karma, can be fully realized only by a man who has found out his exact position in harmony with the One Life in nature: that man sees how a Brahmanjnāni can act only in unison with nature and never in discord with it: to use the phraseology of our ancient writers on Occultism a Brahmajnāni is a real "co-worker with nature." Not only European Sanskritists but also exoteric Yogis, fall into the grievous mistake of of supposing that, in the opinion of our sacred writers, a human being can escape the operation of the law of Karma by adopting a condition of masterly inactivity, entirely losing sight of the fact that even a rigid abstinence from physical acts does not produce inactivity on the higher astral and spiritual planes. Sri Sankara has very conclusively proved,

in his Commentaries on the Bhagavat Gita, such a supposition is nothing short of a delusion. The great teacher shows there that forcibly repressing the physical body from working does not free one from vāsana or vritti—the inherent inclination of the mind to work. There is a tendency, in every department of nature, of an act to repeat itself; so the Karma acquired in the last preceding birth is always trying to forge fresh links in the chain and thereby lead to continued material existence and that this tendency can only be counteracted by unselfishly performing all the duties appertaining to the sphere in which a person is born—that alone can produce chitta suddhi, without which the capacity of perceiving spiritual truths can never be acquired.

A few words must here be said about the physical inactivity of the Yogi or the Mahatma. Inactivity of the physical body (sthula sarira) does not indicate a condition of inactivity either on the astral or the spiritual plane of action. human spirit is in its highest state of activity in samadhi, and not. as is generally supposed, in a dormant quiescent condition. And, moreover, it will be easily seen by any one who examines the nature of occult dynamics, that a given amount of energy expended on the spiritual or astral plane is productive of far greater results than the same amount expended on the physical objective plane of existence. When an adept has placed himself en rapport with the universal mind he becomes a real power in nature. Even on the objective plane of existence the difference between brain and muscular energy in their capacity of producing wide-spread and far-reaching results, can be very easily perceived. The amount of physical energy expended by the discoverer of the steam engine might not have been more than that expended by a hard-working day-labourer. But the practical results of the cooly's work can never be compared with the results achieved by the discovery of the steam engine. Similarly the ultimate effects of spiritual energy are infinitely greater than those of intellectual energy.

From the above considerations it is abundantly clear that the initiatory training of a true Vedantin Raj Yogi must be the nourishing of a sleepless and ardent desire of doing all in his power for the good of mankind on the ordinary physical plane, his activity being transferred, however, to the higher astral and spiritual planes as his development proceeds. In course of time as the Truth becomes realized, the situation is rendered quite clear to the Yogi and he is placed beyond the criticism of any ordinary man. The Mahanirvan Tantra says:

## Charanti trigunatite ko vidhir ko nishedhava.

"For one, walking beyond the three gunas—Satva, Rajas and Tamas—what duty or what restriction is there?"—in the consideration of men, walled in on all sides by the objective plane of existence. This does not mean that a Mahatma can or will ever neglect the laws of morality, but that he, having unified his individual nature with Great Nature herself, is constitutionally incapable of violating any one of the laws of nature, and no man can constitute himself a judge of the conduct of the Great one without knowing the laws of all the planes of Nature's activity. As honest men are honest without the least consideration of the criminal law, so a Mahatma is moral without reference to the laws of morality.

These are, however, sublime topics: we shall before conclusion notice some other considerations which lead the "pantheist" to the same conclusions with respect to morality. Happiness has been defined by John Stuart Mill as the state

of absence of opposition. Manu gives the definition in more forcible terms:

Sarvam paravasam duhkham Sarvamatmavasam Sukham Idam jneyo samasena Lakshanam sukhadukhyo.

"Every kind of subjugation to another is pain and subjugation to one's self is happiness: in brief, this is to be known as the characteristic marks of the two." Now it is universally admitted that the whole system of Nature is moving in a particular direction, and this direction, we are taught, is determined by the composition of two forces, namely, the one acting from that pole of existence ordinarily called "matter" towards the other pole called "spirit," and the other in the opposite direction. The very fact that Nature is moving that these two forces are not equal in magnitude. The plane on which the activity of the first force predominates is called in occult treatises the "ascending arc," and the corresponding plane of the activity of the other force is styled the "descending arc." A little reflection will show that the work of evolution begins on the descending arc and works its way upwards through the ascending arc. From this it follows that the force directed towards spirit is the one which must, though not without hard struggle, ultimately prevail. This is the great directing energy of Nature, and although disturbed by the operation of the antagonistic force, it is this that gives the law to her; the other is merely its negative aspect, for convenience regarded as a separate agent. If an individual attempts to move in a direction other than that in which Nature is moving, that individual is sure to be crushed, sooner or later, by the enormous pressure of the opposing force. We need not say that such a result would be the very reverse of pleasurable. The only way therefore, in which happiness might be attained, is by merging one nature in great Mother Nature, and following the direction in which she herself is moving: this again, can only be accomplished by assimilating men's individual conduct with the triumphant force of Nature, the other force being always overcome with terrific catastrophes. The effort to assimilate the individual with the universal law is popularly known as the practice of morality. Obedience to this universal law, after ascertaining it, is true religion which has been defined by Lord Buddha "as the realization of the True."

An example will serve to illumine the position. Can a practical student of pantheism, or, in other words, an occultist utter a falsehood? Now, it will be readily admitted that life manifests itself by the power of acquiring sensation, temporary dormancy of that power being suspended animation. If a man receives a particular series of sensations and pretends they are other than they really are, the result is that he exercises his will-power in opposition to a law of nature on which, as we have shown, life depends and thereby becomes suicide on a minor scale. Space prevents us to pursue the subject any further, but if all the ten deadly sins mentioned by Manu and Buddha are examined in the light sought to be focussed here, we dare say the result will be quite satisfactory.

# RIGHT ADJUSTMENT<sup>1</sup>

By Prof. D. D. Kanga, M.A., I.E.S. (RETD.)

MAN is not a mechanical, chemical or electrical machine but "a philosophizing animal," 2 says modern Changed Outlook science. This all-important change brought of Science. about in science today is to be seen less in its discoveries and inventions than in its altered outlook.

The truly significant change in modern science is not to be found in its increased powers to aid man's progress, but in the change in its metaphysical foundations.2

Modern science is beginning to see that man is more than his body and brain, and that there may be other and subtler sheaths beyond the physical in which his consciousness works, and that all the outward activities of man have their origin in these subtler invisible sheaths. Hence it is worth while for us to know exactly what they are and how they can be cognized and utilized.

The school of "level psychology" speaks of consciousness working at different levels, the lowest level being that of the physical body, the Consciousness Working at next higher being etheric.3 Then there is Different Levels. consciousness working at the emotional.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This article is a reprint of "Epilogue" to Where Theosophy and Science Meet, Part III, with some modifications.—[Editor].

<sup>2</sup> J.W.N. Sullivan, Limitations of Science, pp. 194, 196.

<sup>3</sup> "Etheric" is physical matter in theosophical literature, as distinguished from matter of the other subtler bodies which are not physical.

lower mental (concrete, analytical), higher mental (abstract, synthetic), intuitional and finally volitional levels. This is not all. It expresses itself at still higher levels. The consciousness works at all these levels but may be more active at one level than at another at any one time, depending upon a man's stage in evolution. It varies at different periods of a man's life; it varies in a community, a nation or a race at different periods of their growth. All pass through these different levels of consciousness. That is our common experience. It therefore follows that what may be good for the evolution of

one man, community or race at one time is not necessarily good for the evolution of another man, community or race at the same time. We should try to understand this principle of relativity and thereby avoid many a pitfall. There cannot be an absolute rule of conduct for every man, woman and child in the world. This principle of relativity deserves to be borne in mind in every department of activity, in every branch of knowledge, in every walk of life.

Another principle which is working in life, and with which it is necessary for us to become familiar,

Principle of Dynamism.

There is motion, growth, everywhere; the evolution of form as well as of consciousness which we are witnessing is not static but dynamic. There is an urge within every one of us, within everything in the universe, to grow, to expand, to express, to unfold, to release. It may be likened to water seeking its own level in

which it came. There is something within the core of everything which ever tries to reach its source. The two processes of involution and evolution are going on side by

Side. Students of science are familiar with the phenomena of cyclic processes in nature,—as the cycles of water-vapour, oxygen-carbondioxide, nitrogen, etc.¹ Similarly there is a cyclic process in spirit descending into matter of different grades, beginning with the subtlest atomic matter of the cosmic plane and ending with the coarsest solid matter of the physical plane, then it ascends once again to the spiritual level. This is of course a great cycle, but there are smaller cycles within the larger cycle. What are the cycles in average and advanced humanity, is shown diagrammatically in the book mentioned in the footnote below.²

When we study Theosophy and Science, we get a bird's
eye view of the grand process of evolution
which is going on in the universe, and of
which we form an active and a very important part. That
is the value of the comparative study of Theosophy and
Scince. Without this knowledge we should be groping in
the dark. With this knowledge, life becomes intelligible and worth living; with
this knowledge we begin to see the epochmaking events in our own life, as well as in the life-history
of a community, a nation or a race, which may have taken
place in the past and which may be happening now, in their

Right Adjustment. Then we learn how to adjust ourselves wisely to the different worlds within our small universe. As we begin to learn how

proper setting, and thus give them their right values. With this knowledge comes understanding, and with the *practice* of this knowledge in the affairs of daily life comes wisdom.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Part II, pp. 52-56 of Where Theosophy and Science Meet, edited by D. D. Kanga, for further illustrations.
<sup>2</sup> Ibid. p. 31.

to tackle the great problem of the riddle within us, how to harmonize the warring elements within us, how to unify our thought, emotion, speech and action, we also learn how to solve the most difficult problem that is agitating the statesmen of the world at the present day, namely, the right adjustment between the individual and society, between the individual and the State.

"Harmony in the physical and mathematical world of sense, is justice in the spiritual. Justice Lack of produces harmony, and injustice discord: Harmony. and discord, on a cosmical scale, means chaos-annihilation." 1 It is the lack of harmony within that gives rise to the chaos without. The without is merely a reflection of the within. When harmony and peace are attained within, the individual of his own free will and accord will so adjust himself to society that the question of the exploitation of society for the benefit of the individual, and the other equally important question of the suppression of the individual in the interests Individual and of society, will never arise. There will be Society. complete freedom of thought and self-expression for the individual. At the same time the interests of society will receive due consideration.

The law by which the individual governs himself will not be any man-made law imposed from without. He will be guided by a self-imposed discipline based on the laws of the Science of Life of which he has now a deeper understanding—the laws by which he governs himself will be love, cooperation, self-sacrifice and service, for he has now out-grown the "struggle for existence," which is only a half-truth.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. P. Blavatsky, Isis Unveiled, Part I, p. 330.

The question of adjustment requires further elaboration.

The question of the relationship between the individual and society as also between the individual and the State, in economics,

politics and government, the relationship between idealism and materialism, between reality and non-reality and between free will and determinism in philosophy, and that between the particle-theory and the wave-theory in physics—all these questions are after all one question, and are bound to arise and will have ever to be faced in one form or another. They are inherent in our constitution and in the constitution of the universe. Manifestation takes place when the equilibrium between these two primeval principles is disturbed. They are known as Purusha and Prakriti in the Sānkhya System of philosophy, and as twin-principles, eternally existing and working together, in the Zoroastrian religion. They are known as spirit and matter, life and form, in philosophy; and as energy and matter, positive and negative electricity, in science. These two principles are present everywhere, in God, in man,

God, Man, Atom. in atom. They have their root in the Logos and as they are unfolded, a manifested universe comes into existence; their interplay results in the drama of creation and evolution.

This fundamental duality descends from one plane to another until we come to the physical plane, so that constituted as we are, this question of adjustment between these two principles is bound to arise in all stages of our growth.

What will help us to bring about as fine an adjustment as possible between these opposites? We should not forget that man is a miniature universe. Therefore, in order to procure

an adjustment between man and the external universe, which is the same thing as between man and his environment (society or State) it is necessary, in the first place, to bring about that adjustment between these opposites within man himself; and man will not deliberately, consciously begin this work of adjustment until knowledge of his own constitution dawns upon him, until he has a knowledge of the purpose and goal of life. Once he has grasped the whole plan of creation and evolution, he finds it so enthralling and all-compelling

Plan Enthralling, All-compelling. that he henceforward resolves not to drift on the ocean of life, but to take his evolution into his own hands, and to become himself

an active agent in the evolutionary process; and he voluntarily offers himself to undergo the necessary training and discipline for that purpose.

The beauty of this discipline is that a man who adopts it changes from being a selfish, exploiting individual to an unselfish one, willing to share whatever he has—knowledge, wealth, power, possessions—with others of whatever race or country, for the common good; in other words, he is now willing to serve and sacrifice. When a man reaches this stage in his evolution, then he insists less on his rights and privileges and more on his duties and responsibilities as a member of

family, society or State, and he knows how to bring about a fine adjustment between his national and international interests. He will know how to combine with other individuals in a common policy for society, the State and the whole world. At this stage the way will become clear for the solution of the problems of poverty, unemployment and war.

The dominating factor discovered through this discussion

The Problem of the Individual.

is the importance of the problem of the individual. This must be tackled both from without and within. This does not mean

that all the activities in which statesmen, scientists, engineers,

Approach from All Sides.

economists and leaders of thought are engaged at present for the purpose of attaining a solution of these problems should await

the solution of the individual problem. No, far from that. The

Correlation between Philosophy, Science and Religion problem must be attacked from all sides; we cannot afford to ignore any of its factors. These great problems cannot be solved by science alone, by religion alone, by metahy or psychology alone. So, a correlation

physics, philosophy or psychology alone. So, a correlation and synthesis of all these is necessary.

In the early days of the atomic theory it was supposed that the atoms of the 60 or 70 different elements then known existed in water-tight compartments having no connection with

compartments, having no connection with one another. As our knowledge grew, we became aware that they had a family relationship with one another, and finally it became known that they were all derived from one source. This tendency to unification, of seeing the unity of life in the diversity of forms, is seen in all branches of science and philosophy. The very names of the new branches of science such as bio-chemistry, bio-physics, physical chemistry, astrophysics, etc., are significant. Nature is one organic whole, and the divisions of nature into different compartments are merely for convenience in study. The borderland

Borderland Phenomena. phenomena cannot be investigated by the sciences alone, either single or combined, by philosophy or psychology alone, by religion alone. The time has now come when there should be collaboration not only amongst the scientists themselves. but also between scientists and philosophers, between scientists and psychologists, between scientists and doctors of religion. between scientists and occultists, and no less between Science

and Theosophy. There is everything to Necessity of gain and nothing to lose in this collabora-Collaboration. tion.1 Recent world events emphasize the necessity for such collaboration, which would give us a deeper insight into the laws of nature and help us to base our conduct on these laws. What is happening at present in some countries is an utter violation of the law of unity, a complete negation of the idea of brotherhood. Hence, the necessity of seeing the unity of life in the diversities of human races. and basing our policies on that knowledge, becomes selfevident.3

This deeper insight into nature's laws will help us to solve the complicated problems not only Deeper Insight into in the field of ethnology, but in all depart-Nature's Laws. ments of human activities, in economics, politics and government, in industry and commerce, in education, etc. This deeper insight will help us also to understand why the World Economic Conference held in London in 1933 proved

abortive, why the League of Nations which was started with such high ideals has proved World Economic Conference. insufficiently strong. These facts make us League of Nations. realize once again the danger of ignoring and

violating any important law of nature—either in our personal conduct or in the conduct and administration of government.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Current Science, August 1938, p. 74.

<sup>2</sup> The persecution of the Jews in Germany and other countries.

<sup>3</sup> See the monograph on 'Anthropology 'in Part III, Where Theosophy and Science Meet, edited by D. D. Kanga.

The ignoring of one important factor, namely, that man is an immortal spiritual being working in his mortal bodies (mental, emotional, physical), has brought our present-day civilization almost to the verge of annihilation. Let us build anew our civilization on a spiritual basis, formulate once again our policies in all departments of Spiritual Basis. life—a mighty task but a most glorious and worthy task-on this new basis, and we shall usher in an era of joy and peace and prosperity such as the world has never seen before. The modus operandi to reach the consummation—to proceed from the animal state, through the human, to the superhuman (for Modus Operandi. man is a strange combination of both)—is indicated in the shining lives of the great pioneers in the Science of Life who have trodden the path before us and reached the goal. They who were just like us at one time have, fortunately for us, shown the steps up which we may climb if we wish to reach the heights they have attained. These steps are such as would appeal to all thinking and earnest men and women. They are embodied by H. P. Blavatsky in "The Golden Stairs," but it requires a daring spirit to mount these stairs. Let us see what they are: "A clean life, an open mind, a pure heart, an Mounting the Goldeager intellect, an unveiled spiritual percepen Stairs. tion, a brotherliness for [all] . . . a willing obedience to the behests of TRUTH, . . . a courageous endurance of personal injustice, a brave declaration of principles, a valiant defence of those who are Temple of Divine unjustly attacked, and a constant eye to Wisdom. the ideal of human progression and perfection . . . these are the golden stairs up the steps of which the learner may climb to the Temple of Divine Wisdom."

So these golden rules are pre-eminently practical. They are simple, straight, direct, a distilled wisdom-essence of all knowledge and experience, and they touch us every moment in our daily life. To every spiritual reformer and pioneer, philosophy is neither an intellectual sophistry, nor a matter of belief, but a life to be lived.

Philosophy Not a Matter of Belief. Nor is religion to him the mechanical performance of certain rites and ceremonies, nor attendance at a church or temple on a

certain day of the week, but the actual living of a life of loving, self-sacrificing service. "True religion is revolutionary in character," says Radhakrishnan, and so it is. But this

True Religion Is Revolutionary.

True Religion Is Revolutionary.

It is internal, within the man himself. This revolution will release the Divinity

and the splendour of love and beauty within him, awaken his intelligence, rekindle the light of wisdom and truth which will enable him to know his rightful place in the scheme of the universe and to play his rightful part in society and the State.

## MANUSCRIPTS NOTES

## By C. Kunhan Raja

## THE COMMENTARIES ON THE AITAREYA BRĀHMAŅA

(Continued from P. 25)

#### $\mathbf{B}\mathbf{v}$

- i. Bhattabhāskara.
- ii. Govindasvāmin
- iii. Şadgurus'işya
- ii. The commentary of Bhattabhāskara. The manuscript of this commentary is incomplete. The available portion covers a little less than four thousand Granthas. The beginning is missing. But the missing portion cannot be very long. This is how the manuscript begins:

prakṛtāpekṣatvāt saumikyo devatāḥ. paris'aṃsanabhājor agnāviṣṇoḥ pradhānadevatāmadhyapātinya iti.

This is the commentary on the very first sentence in the Aitareya Brāhmaṇa which begins:

agnir vai devānām avamo viṣṇuḥ paramaḥ. tadantareṇa sarvā anyā devatāḥ

But we do not know if there is any lengthy introductory portion. The transcript does not give any clue to the length of the missing portion. At least one leaf in the original must have been missing. Even then there is reason to take it that there must be some fairly long introductory portion.

The first two adhyāyas are complete. At the end of the first adhyāya there is the colophon:

iti s'rī bhaṭṭabhāskaraviracite ṛgvedabrāhmaṇabhāṣye prathamasyādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ. prathamādhyāyas' ca samāptaḥ

At the end of the second adhyaya there is the colophon:

iti bhaṭṭabhāskaraviracite ṛgvedabrāhmaṇabhāṣye dvitīyasyādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ. dvitīyādhyāyas' ca samāptaḥ

Then the manuscript notes a break and what follows is given as the eighth khanda of the sixth adhyāya. But really there is no break. The commentary begins:

idānīm somakrayam vidhātum āha—prācyām vai dis'i—iti This is the beginning of the third adhyāya. But the manuscript has: atha sastho 'dhyāyaḥ. asṭamaḥ khaṇḍaḥ

The commentary on the third adhyāya goes up to that on imānhiyam which is in the thirteenth section of the first pañcikā or the second khaṇḍa in the third adhyāya. The manuscript reads:

imā yam ityādi. paridadhāti. anuvacanam samāpayed ity arthaḥ

Here there is a break. But the manuscript does not note any break here, except for a dotted line. Then what begins is the commentary on tam asyām anvāgacchan etc., which is towards the close of the eighth khanda of the sixth chapter. The commentary starts:

te devās tam medham asyām pṛthivyām anvagacchan. purusān

prati palāyamānam prthivyām upapadya parigrhītavantam From this point, the manuscript continues and the colophons are uniform at the end of the chapters. At the end of the eighth adhyāya there is the colophon:

iti bhattabhāskaramis'rayajvaviracite etc.

This is the expression used in all the subsequent adhyāyas. There is also the colophon at the end of the fourteenth adhyāya and the manuscript ends.

The commentary is fairly elaborate. Since neither the beginning nor the end of the work is available, no new information can be secured about the author nor of the work.

In the Adyar Library, the manuscript bears the shelf No. XXXIX-I-2. In the Government Oriental Manuscripts Library, Madras, the work is described under R. No. 4354. The original is a palm-leaf manuscript in Malayalam characters and belongs to the Poomalli Mana, Chalasseri, S. Malabar.

iii. Commentary by Ṣadgurusiṣya. The commentary is a rather elaborate one. The transcript is bound in four volumes. The first volume contains the commentary for the first ten adhyāyas. It covers nearly 2,500 Granthas. The second volume contains the eleventh and the twelfth adhyāyas and covers about 700 Granthas. The third volume contains the commentary from the thirteenth adhyāya to the thirty third adhyāya and covers about 4,200 Granthas. The fourth volume contains adhyāyas thirty-four to forty and covers about 1,400 Granthas. Thus all the forty adhyāyas together cover nearly 9,000 Granthas.

The beginning is missing. But it must be due to the top of the palm-leaf in the original being broken. It is certain that a whole leaf could not be missing. What begins is what is found in Ṣaḍguru's commentary on the Sarvānukramaṇī:

mahāvratatī copanisaddvayatī ca māhāvratam stītram āsām tṛtīyā catvāriṃs'am brāhmaņam vai cuturthī

sūtram pañcamy atra ṣaṣṭhī tu gṛhyam s'ākalyam (lyā?) syāt saṃhitā saptamīti ityetad vai sapta vidyāmṛtākhyam dattam svayam gurubhiḥ ṣaḍbhir etaiḥ

vedān angopāngapūrņāms tu vande yajuhsāmātharvabāhvīcharūpān teşām pravaktīn atha s'aunakâdīn brahmādikā devatā brāhmanāms' ca Here the first and half of the second verses are in the commentary on the Sarvānukramaņī also. Then the introductory verses continue:

chandaḥṣāstram vyākaraṇam niruktam s'ikṣā jyotiḥs'āsanam kalpasūtram aṅgāni ṣaṇ nyāyavidyā purāṇam mimāṃsanam smṛtayas' cety upāṅgam

vināyako guhapriyo girindrajes'anandanaḥ surendravṛndavanditas tris'ūlapāṇir indubhṛt s'rutīs tu gā rarakṣa yaḥ sa devakīsutaḥ prabhuḥ samastalokalocanaḥ sa sūrya iṣṭipuṣṭidaḥ

pranītabhāratāmṛtah parās'arātmajo munir varapradas smitānanah s'ivābhiyogināmakah ime hi saṭ prapāntu mām sadā namāmi tān aham ime hi mām ayūyujan yathās'rutam vaded iti

These two stanzas correspond to another stanza in the commentary on the Sarvānukramaņi, where the names of the six teachers are given.

tad aitareyakam mahat pravartyate yathāmati yathās/rutam yathāsmṛtam mahātmanām prasādatah

There is only this half verse.

mahidāsaitareyarşisandrstam brāhmaņan tu yat agnir vā iti hārabhya strņute strņute 'ntikam catvārims'ākhyam adhyāyās' catvārims'ad iheti dhan pratāyate tasya vṛttir nāmnā caiṣā sukhapradā govindasvāmikṛṣṇādibhāṣyadṛṣṭārthabhāṣinī nāsyā vṛtter arthavattvam anuktārthopavarnanāt.

Here he speaks of only Govinda and Kṛṣṇa as previous commentators and not Bhaṭṭabhāskara. From this silence we cannot conclude that Bhaṭṭabhāskara did not precede Sadgurusisya.

anuktānām abhāvena kintv ekatropadarsanāt

Perhaps one half-verse is missing. Then the verses continue in another metre.

nadyām kās'āḥ kaṇṭakā vṛkṣagulme patratvacam s'āmbham ārāmades'e taṭākādau puṣpajātam vicitram taiḥ s'ekharaḥ kus'alair hy eva sādhyaḥ

In this verse the commentator illustrates how without any originality, without producing anything, by merely collecting together, some useful purpose can be served.

bhāsyakārair brāhmanārthe vyākhyāte 'nyo vadet katham samuddhūte mahāvātair mukhavātah karoti kim uktajñāne 'py as'aktānām anuktoktau tu kā kathā na hy alabdhānugamanah krodhārohāya roditi uktoktira . . . satām dosāya cāsatām prakalpante bhāvabhedā bhāvā bhinnā bhavanti hi jato govinda ity arthah sadasadbhāvito yathā moksayan narakāyāpi bhāvabhedāt prakalpate kiñcid uktam . . . . . . . . . . khaleşu satsv eva vrttir eşā pravartate na hi bhiksukasattvena sthālīnām anadhis'rayah na cāmayabhayāl loke tyajyate bhojanam . . . . . . mrgasańkhesu posyate karsakair yayāh nā tarangān apohyaiva snāyate sāgare janaih na cāngulinām pañcānām sāmyam āpādvate janaih vātsyāyanīve saty eva moksadharmah pravartate yesām esā sammatā syāt tesām naisā pradars'vate . . nyavratan kim sṛgālānām amato daksinānalah

In these places there are many lacunae and the text is a little corrupt. It cannot be properly reconstructed.

kim vā kāmakrodhalobhāḥ sāstrāṇām pratiṣedhakāḥ kim vā pipāsatām arthe svādutām eti sāgaraḥ

(To be continued)

### MANUSCRIPTS EOTES

# A NOTE ON THE TEXT OF THE TAITTIRIYA ĀRANYAKA

#### By K. MADHAVA KRISHNA SARMA

THE arrangement of the text of no other Vedic work is, perhaps, so uncertain as that of the Taittiriva Āranyaka. The disagreement among the available MSS. in this respect offers a problem which does not seem to yield to any easy solution. I give below some material collected by me in the course of my examination of the MSS. of the Adyar Library—with the hope that some future editor of this important Āranyaka may utilize it for his critical apparatus.

ratus. In the beginning of his commentary on the Yājĭiikī Upanisad, Sāyana, by way of drawing attention to the uncertainty which exists as to the number of sections that should belong to it, mentions various recensions of this Aranyaka, namely, the Drāvida, the Andhra, the Karnātaka, etc., of which, hitherto, only the former two have come down to us. nothing (more than what the illustrious commentator says) being known about others. The Andhra recension has been commented upon by Sāyana and the Drāvida, by Bhatta Bhāskara. The text in the former has been arranged into 10 Prapathakas in the following order.

- (1) भद्रं कर्णेभिः
- (2) सह वै देवानाम् (3) चित्तिः स्नुक् (4) युक्षते मनः (5) देवा वै सत्रम्

- (6) परे युवारसम्

The Drāvida version, in which Praps. 7-9 constitute one single Pras'na, counts 8 Pras'nas in the following order.



(Following the practice of modern scholars references are here made only to Sāyaṇa's text).

An inkling into the existence of more recensions:—

The existence of a third recension beside the above two, in which the text is divided equally between the Aranyaka and the Upanisad—the former being constituted by Pr. 1, 2, 4, 5, 6 and the latter, by the rest—is attested to by the following MSS.

Adyar 21. J. 40, 21. J. 41, 25. B. 15, 9. B. 27, 23. B. 16, 33. H. 7, and 8. H. 31; Madras 169; Mysore 163.

The arrangement of the text (especially the position of Pr. 6) in the following MSS. calls for some investigation.

```
Adyar 29. K. 32: Pr. 1, 4, 5.
,, 29. K. 9: ,, 1, 2, 4, 5, 6.
```

```
Advar 21. J. 44:
                     Pr. 1, 2, 3, 4, 10.
                    ,, 1, 2, 6.
      27. C. 14:
      26. E. 32:
                     .. 1, 6, 4, 5.
      23. D. 28:
                      ,, 1, 6. 7, 8, 9, 10, 4. 5,
                     ,, 1, 2, 3, 7, 8, 9, 10, 4, 5, 6.
Madras I78
                     " 1, 6, 7, 8, 9, 10, 4, 3, 5, 2.
Mysore 165
                      ,, 3, 7, 8, 9, 10, 5, 4.
        168
                     ,, 3, 6, 4, 7, 8, 9, 10.
        169
```

All these MSS. cannot be set aside as having been disarranged by copyists. Most of those belonging to the Adyar Library are written, each by a single hand, some also having been foliated consecutively. Hence the apparent disarrangement in any one of these is not due to the difference of hands that might have worked at it. If all this disagreement means anything, it is that there exist other recensions also (in which the position of Pr. 6 is perhaps quite different) beside those commented upon by Bhatta Bhāskara and Sāyana. Further research in this line may perhaps prove what these recensions are and how are they exactly constituted.

Considerable disagreement among MSS. exists also in the enumeration of the sections that belong to some of the Pras'nas. The Adyar Library MSS. supply the following instances.

| The | index to | Pr. | . 1 | in Adyar    | 29. I. 17 | counts | 135 | sections |
|-----|----------|-----|-----|-------------|-----------|--------|-----|----------|
| ,•  | ,,       | ,,  | ,,  | "           | 29. I. 19 | ,,     | 131 | "        |
| ,,  | ,,       | ,,  | ,,  | ,,          | 21. J. 37 | ,,     | ,,  | 29       |
| ,,  | ,,       | ,,  | 3   | <b>33</b> · | 29. I. 17 | ,,     | 52  | ,,       |
| ,,  | ,,       | ,,  | ,,  | ,,          | 30. J. 35 | ,,     | ٠,  | ,,       |
| ,,  | ,,       | ,,  | ,,  | ,,          | 33. L. 15 | ,,     | ,,  | ,,       |
| ,,  | "        | ,,  | 4   | "           | 29. I. 17 | ,,     | 94  | ,,       |
| ,,  | ,,       | ,,  | ,,  | . ,,        | 21. J. 37 | ,,     | 93  | ,,       |
| "   | "        | ,,  | ,,  | . 33        | 29. I. 19 | "      | ,,  | ,,       |
| ,,  | "        | 1,  | 10  | ,,          | 33. H. 7  | ,,     | 98  | ,,       |

(Cf. the indices in the Mysore and Ānandās'rama editions; see also the foot-notes regarding these in the latter).

More interesting than all this is the disagreement which the MSS. show with regard to the Santipathas that are now seen attached to the respective Pras'nas. It is really worth investigating whether most of the Pras'nas, namely, Pr. 2, 3, 5, 6, 8, 9 and 10, originally had any S'antipathas attached to them as such. A few MSS. of the Advar Library (29. K. 9, 21. J. 37 etc.; see also the Anandas'rama edition) repeat the S'antis of Pr. 1 and 7-a fact which shows that they really form part of the respective Pras'nas and did not once have an independent existence as benedictions attached to either end. It may be noted that the editors of this work have in this repect followed the oral tradition rather than the MSS. The Dravida recension, which is supported by the Taitt. Anukramani, omits some of these S'antis (see Burnell, Cat. p. 8b.) Some further research has also to be done in this direction. The instances supplied by the Adyar MSS. are the following.

| MS.       | Pr. | S'ānti.                |
|-----------|-----|------------------------|
| 29. K. 32 | -1  | Not at the end.        |
| 29. J. 4  | "   | "                      |
| **        | 5   | At neither end.        |
| 29. J. 3  | ,,  | 39                     |
| 29. I. 16 | 1   | Not at the end.        |
| ,,        | 2   | At neither end.        |
| **        | 3   | ***                    |
| ,,        | 5   | <b>3</b> 7             |
| ,,        | 6   | ,,                     |
| 29. I. 17 | 2   | ,,                     |
| ,,        | 3   | ,,                     |
| ,,        | 5   | ***                    |
| ,,        | 6   | ,,                     |
| ,,        | 8   | Only at the beginning. |
| ,,        | 9   | At neither end.        |
| ,,        | 10  | **                     |
| 29. I. 2  | 3   | "                      |

4

| MS.       | Pr. | Pr.                    |
|-----------|-----|------------------------|
| M2.       | FI. | rr.                    |
| ,,        | 5   | **                     |
| **        | 6   | "                      |
| 29. I. 16 | 2   | **                     |
| ,,        | 3   | **                     |
| ,,        | 5   | "                      |
| ,,        | 8   | Only at the beginning. |
| ,,        | 9   | ,,                     |
| ,,        | 10  | At neither end.        |
| 29. C. 29 | 4   | Only at the beginning. |
| ,,        | 6   | At neither end.        |
| 31        | 8   | Only at the beginning. |
| ,,        | 9   | At neither end.        |
| ,,        | 10  | 777- 11                |
| 21. K. 6  | 3.  | 3 3 3 4                |
| ,,        | 6   | ,,                     |
| 22. J. 44 | 2   | 3 // <b>,</b>          |
| ,,        | 10  | Only at the end.       |
|           |     |                        |

Lastly, I may draw attention to the indiscriminate use of the terms Āraṇa and Āruṇa made by the Madras and Tanjore Catalogues (see also the Grantha edition). Ignorant scribes very often confound between these to expressions and wrongly call the whole work Āruṇa. Though 'Āraṇa' is a contracted form of the word Āraṇyaka, 'Āruṇa' cannot, as the Tanjore Catalogue would have it (see Tanjore 876 etc.), be so. Strictly speaking, 'Āraṇa' is not a contracted form, but evidently a South Indian corruption of 'Āraṇyaka'. It is rarely found in North Indian MSS. The other term legitimately applies only to the first Prasna which was revealed to Aruṇas—sages of that name.

#### REVIEWS

S'rīmadbhāgavatam. Published by V. Ramaswami Sastrulu & Sons, 292, Esplanade, Madras, 2 Volumes. Pp. 189 and 1992.

Srīmadbhāgavatam enjoys the unique privilege of intense cultivation by the paurāṇikas along with the Rāmāyaṇa. It is by far the most studied among the eighteen major puranas. The life of S'ri Kṛiṣṇa which forms the main theme of the book has an attraction which few avatāras of Viṣṇu have had. The result is a plethora of the editions of the Srīmadbhāgavata ever since printing was started in India. It has been printed in all the scripts. The Brindāban edition of the work contains about nine commentaries and runs into several volumes of full Quarto size. The popularity of the purāṇa can be judged from the number of commentaries which are still unprinted and are of great value. The avatār of Viṣṇu which gave the Gītā to the Hindu world and allowed the gopas and gopis of Gokulam to enjoy his company on terms of equality has a peculiar charm which only his ardent devotees can understand and appreciate.

The present text of the work presents a critical edition of the text alone in two volumes, volume one containing up to the seventh skandha and the second from the eight to the twelfth skandha. Mr. Ramachandra Dikshitar, Lecturer in the Department of Indian History, University of Madras, writing the Foreword has justly realized the responsibility of the Publishers in bringing out an edition of this type. The handy and attractive size of the book does credit to the Publisher.

The Bhāgavatamāhātmya which is usually found at the beginning of all editions of the work is not missed. The summary of the work in verses is an additional feature.

The  $Siddhantacandrik\bar{a}$  (pages 108 to 129) in the introductory portion in the first volume attempts to meet some of the arguments advanced by the  $S'\bar{a}ktas$  as to which of the two  $Bh\bar{a}gavatas$  should be entitled to the name—mentioned as one of the eighteen purāṇas of  $Sri~Bh\bar{a}gavatam$ . Of the five points raised, namely:

- 1. that the *Bhāgavatam* was the work of Bopadeva, a great paṇḍit and contemporary of Hemādri for pleasing his patron and king;
- 2. that the style of the  $Bh\bar{a}gavata$  is different from the other works of S'rī Vyāsa such as the other purāṇas and the  $Mah\bar{a}$ - $bh\bar{a}rata$ ;
- 3. the dāna of the S'rī Bhāgavata placed on a lion on the prostapadi pūrnimā to a srotriya can refer only to the Devī Bhāgavata as Nārāyaṇa is well-known as a Garuḍa-vāhana, the Lion been popularly associated with the Devī as her vāhana.
- 4. the victory of Visnu over Vrtra was due to the prasada of Devi, who, out of grace, gave the head of a horse mentioned in the Devi Bhagavata as a recognition of which Hayagriva revealed the whole vidya to Agastya;
- 5. the  $Bh\bar{a}gavata$  was written after the composition of all the eighteen purāṇas, while in the lists of purāṇas, found in the purāṇas themselves, it is mentioned as the fifth purāṇa. Further, in the Upapurāṇas it is mentioned as the seventeenth. The  $Bh\bar{a}gavata$  was composed after the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  which was composed after all the eighteen purāṇas had been composed. Therefore this  $Bh\bar{a}gavata$  cannot be one among the eighteen purāṇas.

Each one of these  $p\bar{u}rvapak$ sas is answered and the  $Bh\bar{a}gavata$  is placed in its unwonted position of eminence. What Bopadeva did was to compose the  $Bhagavatasamgrah\bar{a}rtha$ , to enable Hemādri to hear the whole of the  $Bh\bar{a}gavata$  in a short space of time. He wrote the  $Bhagavat\bar{a}dhyayas\bar{a}ra$  in a single day and gave it to his patron. The difference in style cannot be held as the only criterion of deciding the authorship of the work. On the other hand, it is an argument which can be turned against

REVIEWS 75

the other side, easily. Poets have not been able to maintain the same style in their all their works uniformly. We may also add. that the nature of the subject matter and the feeling with which the work is written as additional contributory factors in the format of the style. Thirdly, the Lion is not an exclusive vahana of the Devi. As the Vaikhanasa Agama Samhitas have shown the Lion is placed as second in the list of vahanas in the Brahmotsava festival of Viṣṇu. The version of the Devī Purāṇa is not acceptable as an authoritative interpretation, as the meaning of Hayagrīvabrahmavidyā does not mean the vidyā said to be revealed by him to Agastya but the whole range of knowledge and Revelation as saved by Hayagriva from permanent destruction. The last argument is conclusively answered in the negative as being due to an imperfect understanding of the underlying principles of the puranas and the inability to bring together the various connected texts for a proper interpretation of the significance of the Bhagavatam.

The make up of the work could have been made with better materials considering the importance of the work under review.

A. N. KRISHNAN

Guide to the Manuscripts Collections in the Government Oriental Manuscripts Library Madras, by Vidyāsāgara Vidyāvācaspati P. P. Subrahmanya Sastri, B.A. (Oxon.), M.A. (Madras), Curator, Government Oriental Manuscripts Library and Professor of Sanskrit and Comparative Philology, Presidency College, Madras, 1938.

This short and informing guide of the Curator of the Government Library at Egmore is compressed into 11 pages of folio size and tries to give a resumé of the Library ever since its inception. The Curator divides the whole into five sections and in the first section describes the scheme of the cataloguing followed in Descriptive Catalogues of the manuscripts of that Library.

The distinction between the Descriptive and the Triennial series is marked by the year 1911 when the Triennial series were begun. The addition of the star mark indicating the availability of the works in print is a help to scholars as a labour-saving device.

In the short Introduction in the second section of the Guide Professor Sastri sums up the growth of the Library from 1800 A.D. when the Directors of the East India Company collected manuscripts rather sporadically. The main sources of the present Library are the two collections of Colonel Mackenzie and C. P. Brown, both of them servants of the East India Company, the former as an Engineer and the latter as a member of the Madras Civil Service. The East India House Collection was bought from Dr. Leyden the great traveller and linguist and was placed at the disposal of the Madras Literary Society for sometime. In 1847 it was transferred to the College Library in Madras. The Mackenzie collection is in three parts, one part in Madras, another at Calcutta and the third in the India Office.

At present, the Library has over 48,000 manuscripts in seven sections. Sanskrit claims the major share as there are over 34,000 manuscripts for that section alone. The Curator has also mentioned the completion of an *Alphabetical List* of the manuscripts which will be welcomed by students and scholars as a constant book of reference. The first part from 31 to 41 has already reached us.

The third section explains in detail the scheme of the Descriptive and Triennial Catalogues and the section to which each part is devoted.

The list of books outlined by the Curator (some of which are already published by that authority) for the Madras Oriental Manuscripts Series, shows that the works are hitherto unprinted and of the first rank in merit. The Nītimālā of Narāyaṇārya was known only from quotations. Its availability in print will be appreciated. Venkatanātha in his Nyāyasiddhañjana refers more than once to the author of the Nītimālā.

REVIEWS 77

The fourth and the last section, itself subdivided into four sub-divisions treats about the interesting specimens of manuscripts of literary and artistic importance. Of the eleven manuscripts selected in the first sub-division, each one represents a particular type. The oldest manuscript is dated about 1550 A.D. The Local Records constitute the most important section of the Historical Records section of this Library. The Gangavamsānucarita, an unpublished work of historical value, may be edited with profit.

A. N. KRISHNAN

The Discourses on the Pūrva-Mīmāmsā System by P.B. Sathe, B.A., LL.M., M.R.A.S., Royal 8vo., Published by the President of the Mīmāmsā Vidyālaya Committee, Poona.

The brochure under review has for its basis the discussions which the author had with Pandit Waman Shastri Kinjavadekar, the soul of the Mīmāmsā Vidyālaya in Poona. The Hon'ble Mr. G. S. Khaparde writing the FOREWORD points out the need for the exact and scientific study of the Mīmāmsā s'āstra. "It is a philosophy of life complete in itself calculated to enable every individual to find out his Dharma and follow it intelligently to attain prosperity here and salvation hereafter."

Mr. Sathe does not go into the principles of the  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$   $s\bar{\alpha}stra$  or write an elementary treatise on the  $s\bar{\alpha}stra$ . In his Introduction and the nine discourses that follow, he examines the preliminaries to the study of the  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$   $s\bar{\imath}astra$ . The discussions contained have a value in that they try to meet the objections raised against the study of the  $s\bar{\imath}astra$ . The  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$   $s\bar{\imath}astra$  is held to be auxiliary in the interpretation of the Vedic texts. As such, it is not likely to be of interest to others. Such objections are flimsy and are met by stating that even the interpretation of common conversational speeches involve certain principles which are common and yet are based upon the  $s\bar{\imath}astra$ . For example,

the interpretation of a particular sentence will depend upon the succeeding and previous sentences (context), the person who speaks that sentence, the time of speech, the mental equilibrium of the speaker and several other factors. Such an interpretation would reduce the  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$   $ny\bar{a}yas$  to the position of rules evolved from common-sense. It must be said that the rules of interpretation laid down by this  $s\bar{\imath}astra$  are intended to be universal in their application.

As stated by the author, the real need for the study of the  $s \cdot \bar{a} s t r a$  is felt when one tries to understand words which are used in more than one sense. Each word in a context must bear only one meaning. This may ultimately result in the increase of the vocabulary as that is object of the  $s \cdot \bar{a} s t r a$ .

The supreme importance of this  $s\bar{a}stra$  is that it stimulates the growth of wholesome thinking, even independent thinking—instead of stifling creative thought. The rules framed constitute *Dharma*. The  $s\bar{a}stra$  believes in the  $pram\bar{a}na$  of the Vedas. It takes its principles from different sciences and teaches us to find out the essentials and the non-essentials.

To say that the this  $s\bar{a}stra$  is useful only to those who perform sacrifices is to miss the most important aspects of the subject. It is useful to the ordinary man in life. Its value to the lawyer is immense. The application of the rules of interpretation of the  $M\bar{\imath}m\bar{a}ms\bar{a}$   $s\bar{\imath}astra$  to the  $Dharmas\bar{\imath}astras$  are so well-known that it is hardly possible to think of the latter without the former. If Hindu Law has suffered it is more from an ignorance of the rules of  $M\bar{\imath}m\bar{a}ms\bar{a}$  on the part of the lawyers and the judges.

To-day, there is a section of opinion that these rules of interpretation should no more be applied in the interpretation of Hindu Law texts. Such a view is based upon an inadequate comprehension of not only the *Dharmas astras* which constitute the entire text of the Hindu Law but an inadequate appreciation of the historical foundations of the Hindu social organisation, culture and significance. For over a century, our law has been administered

REVIEWS 79

and interpreted by judges unfamiliar with the language of the country and of the texts, further handicapped by the fear of not dispensing justice to the parties.

This was followed by Indian judges whose knowledge of either Sanskrit or of that interpretative science of Mīmāmsā was not considerable. To add to these, the highest tribunal of Justice is still outside the country the majority of those on the bench not knowing the Mīmāmsā sāstra or the texts of the Hindu Law in its original. The decisions of the Privy Council are consequently not strictly according to the law laid down by the Dharmas āstras and interpreted by the commentators, applying the rules of interpretation. Other principles also have played a considerable part under the name of equity and good conscience. The net result of such an administration of the Hindu Law for over a century is that we have a body of law which is hardly recognizable as having been what it was. One can not express it better than in the words of Sir S. Varadachariyar: "The result of a century's administration of Hindu Law by British courts had been that such that, if to-day one or the other of the early smṛtikartas should come back into this country, he would hardly recognize in the present Hindu Law anything like what he gave to Hindu Society. For instance, the duty of saving the ancestors from put by discharging all his debts now was fulfilled by the creditor rather than by the son. Most of the laws of the smrtis had already been put aside and a few rules of the hybrid type were now enforced as Hindu Law. What was once a logical system had been replaced by Strange and MacNaughton who were the smrtikartas of the Hindu law of to-day."1

If the lawyers had been well-equipped with the knowledge of this  $s'\bar{a}stra$  the state of our law would have been far different. One is reminded of the definition of a  $Pr\bar{a}dviv\bar{a}ka$  in the  $Dharmass'\bar{a}stras$  in this connection. A strict adherence to the qualifications laid down in the Smrtis in the selection of advocates for practice in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lecture delivered by the Hon'ble Justice Varadachariyar on the occasion of the Golden Jubilee celebration of the High Court Advocates Association, Madras).

the courts of the country might have produced very different results. But we are still in the formative period of our existence on the political side and the diffusion of the knowledge of the Mīmāmsā sāstra might still change the attitude of the sound lawyer.

Mr. Sathe justifies the foundation of the Mimāmsā Vidyālaya in the following discourses and meets the various objections raised against holding the study of Mīmāmsā as essential. Apart from its utility to the lawyer, Dharma is discussed in this sāstra. The diverse opinions held in this country on several problems in life have brought an anomalous state of things, absolutely lamentable. The Mimāmsā Vidyālaya can help the public by training men of the right type to help in the performance of the Dharma. A proper study of the Mīmāmsā sāstra would go a long way to help in the proper understanding of the Dharma to all concerned. Mīmāmsā does not agree in holding Īsvara as the sole phalapradātā. Karma is the determining factor in the distribution of fruits (p. 26).

It has further been pointed out that analogies drawn from other systems of Law cannot apply on all fours to the Hindu Law. The points of view are necessarily different and must naturally depend for decision on rules relating to particular systems of Law. The rules of interpretation as furnished by the  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$   $s\bar{\alpha}stra$  have been accepted by the Privy Council in 22 Madras. Let us conclude with the remarks of the veteran scholar in  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$  Dr. Ganganath Jha that "Without a full grasp of principles evolved in the  $M\bar{\imath}m\bar{\alpha}ms\bar{\alpha}$   $s\bar{\alpha}stra$  no intelligent study of  $Dharmas\bar{\alpha}stra$  is possible."

A. N. KRISHNAN

Sāgnicitsarvapṛṣṭhāptroyamayāga. Published by Mr. K. B. Lavate, M.A., LL.B., Sadashiv Peth, Poona 2.

This short pamphlet represents an appeal which was issued in 1934 for the performance of a  $y\bar{a}ga$  the name of which has been given as the title of the pamphlet itself. The appeal is signed by men of all classes and all professions are represented by their leaders.

Dr. S. K. Belvelkar of Poona has pointed out in a note, the desirability of helping such a laudable enterprise and has vouched for the integrity of those who were responsible for the performance of the sacrifice. The main aim of the pamphlet is to present to the public, the idea that the art of performing sacrifices is not completely extinct and that the knowledge of the yajnas and their performance deserve to be kept alive. The tabular list at the back-cover of the pamphlet gives the number and variety of the sacrifices performed or officiated by the chief priest who had agreed to perform the sacrifice described in the pamphlet under review.

The sacrifice itself is a difficult one to perform except with the mastery of the intricate details of the ritualistic literature pertaining to it. The estimated cost of the yajña has been shown at Rs. 15,248 approximately. The pamphlet is also intended to be a complete guide for future performances. As such, it gives an account of the details of the items to be performed, the number of Istakas and the list of sastras in the pratas-savana, madhayandina savana and the trtīva savana, all in tabular form. The big plans illustrating the shape of the cayana in all the prastaras (at the end of the pamphlet) are worth notice. The value of this pamphlet to us lies not so much in the circulation of this pamphlet as in the actual performance of the sacrifice which must have been witnessed by a large gathering at Kurundwad. It still keeps alive the dying embers of a stastra which has long been neglected and resucitates the knowledge of a ritualistic literature which had been relegated to the background. Even the performance of a mock-sacrifice for Dr. Martin Haug (the cost of which he undertook to pay for his editing the Aitareva Brāhmana) has preserved for us details and considerable valuable information. More so, the performance of a sacrifice under living conditions by persons well-versed in the literature and competent to show the way to a discerning public desirous of cherishing Indian culture and its appurtenances.

A. N. KRISHNAN

Picture Album of the Practical Apparatus for the Scientific Study of Pūrva-mīmāmsā. Published by Waman Shastri Kinjavadekar, Superintendent, Mīmāmsa Vidyālaya, Poona 2. Price Rs. 2.

This album illustrating the various instruments and vessels used in the performance of sacrifices supplies a widely felt urgent need for such a book. It may be mentioned in passing that the Nirnayasāgar edition of the  $Prayogap\bar{a}rij\bar{a}ta$  of Narasimha also gives illustrations of the vessels used for the grhya and other rites. There are also other works which have partially explained and supplied the diagrams of the vessels Kundas and instruments. But, the present album is a complete book which has condensed within its covers the figures of all the necessary items for a study of the subject of  $P\bar{u}rvam\bar{u}m\bar{a}ms\bar{a}$ . And it has been rightly prescribed as a valuable work reference for the B.A. and M.A. examinations of the Bombay University.

Within the space of twenty-four pages of the size of a copybook over 210 diagrams represent the whole collection. The explanation of the ekādas akapālas thāna and the like, the lay out of the yāgas āla, the actual places of the gārhapatya āhavanīya and dakṣiṇā fires, the place where the pas u is to be tied, where the PATNĪ of the yajamāna was to take her place and the like; the juhū, the upabhrt, the ulūkhala, yoktra, prās itraharana, dohanapātra in all its varieties, mekṣaṇa, havaṇī are all shown clearly. The Mimāmsā Vidyālaya deserves to be congratulated for having planned and brought out this very useful and important publication.

A. N. KRISHNAN

Silpasrī edited by K. V. Ramachandran. Subscription: Rupees Four per year, 1939.

This is a monthly journal in Tamil, newly introduced to the public. Its scope is as wide as the word  $K\bar{a}vya$   $m\bar{i}m\bar{a}ms\bar{a}$  could contain or indicate. The sections represented in the Contents

include a variety of interests that gives credit to the management. At the present time, when the vernaculars of the country are getting their due share of importance, it is natural that the knowledge of the history and the Arts of the country should be widely circulated through the medium of such magazines, in popular and easy style. Only then can a proper understanding of the culturel bases of our civilization would be appreciated by the public.

The dissemination of the knowledge of historical and sociological facts through the translation of works on Indian culture in other languages is a laudable aim and deserves encouragement by the hearty co-operation of competent scholars in the field. In welcoming this first issue of the Silpasri issued in Thai as the Pongal Velividu let us hope that the Editor and his collaborators of this magazine will be able to contribute to a revival of the study of Indian culture in the vernacular. We wish the Silpasri a long and prosperous career.

A. N. KRISHNAN

# A Practical Guide to Indian Yoga PUBLISHED BY THE ADYAR LIBRARY THE YOGA UPANISHADS

Literally rendered into English for the first time

BY

T. R. Srinivasa Aiyangar, B.A., L.T.,

AND

Pandit S. Subramanya Sastri

Price Rs 5.

#### Can be had of:

THE THEOSOPHICAL PUBLISHING HOUSE Adyar, Madras, India.

#### OUR EXCHANGES

The Adhyātma Prakās'a.

The Andhra Sāhitya Parisat Patrikā.

The Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute Poona.

The Annals of Oriental Research, Madras University.

The Archiv Orientální.

The Aryan Path.

The Bhārata Dharma.

The Bhārata Mitra.

The Buddha Prabhā, Bombay.

The Bulletin of the Museum of Fine Arts, Boston.

The Bulletin L'Ecole Française D'Extréme Orient, Hanoi, Indo China.

The Bulletin of the New York Public Library.

The Cochin Government Archæologist, Trichur.

The Director of Archæology, Nizam's Dominions, Hyderabad.

The Director of Archæology, Baroda.

The Eastern Buddhist, Japan.

The Federated India, Madras.

The Hindu, Madras (Sunday Edition).

The Indian Culture, Calcutta.

The Indian Historical Quarterly, Calcutta.

The Indian Review, Madras.

The Indian Social Reformer, Bombay.

The Inner Culture.

The Jaina Antiquary.

The Jaina Gazette, Ajitashram, Lucknow.

The Journal of the American Oriental Society, New Haven, Conn., U.S.A.

The Journal of the Andhra Historical Research Society, Rajahmundry.

The Journal of the Annamalai University, Annamalinagar.

The Journal of the Benares Hindu University.

The Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

The Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Town Hall, Bombay.

The Journal of the University of Bombay.

The Journal of the Greater India Society, Calcutta.

The Journal of Indian History, Mylapore, Madras.

The Journal of the K. R. Kama Oriental Institute, Bombay.

The Journal of the Madras Geographical Association.

The Journal of Oriental Research, Mylapore, Madras.

The Journal of Parapsychology, Duke University Library, Durham, North Carolina.

The Journal of the U. P. Historical Research Society, Lucknow.

The Kalaimagal.

The Karnāṭaka Historical Review, Dharwar.

The Karnāṭaka Sāhitya Pariṣat Patrikā.

Le Monde Oriental, Uppsala, Sweden.

The Maharaja's Sanskrit College Magazine, Mysore.

The Mimāmsā Prakās'a, Poona.

The Missouri University Studies.

The Monumenta Nipponica, Tokyo, Japan.

The Mysore Archæological Series.

The Nāgarī Pracārinī Patrikā, Benares City.

The New Indian Antiquary, Poona.

The New Review, Calcutta.

The New Times and Ethiopia News.

The Oriental Literary Digest, Poona.

The Philosophical Quarterly, Amalner.

The Poona Orientalist.

The Prabuddha Karnāṭaka, Mysore.

The Progress To-day, London.

The Quarterly Journal of the Mythic Society, Bangalore.

The Rama Varma Research Institute, Trichur.

The Religions, London.

The Review of Philosophy and Religion.

The Samskṛta Ratnākara, Jaipur.

The Saṃskṛta Sāhitya Pariṣat Patrikā, Calcutta.

The Sentamil, Madura.

The Shri, Kashmir.

The Suddha Dharma, Mylapore.

The Theosophical World, Adyar.

The Theosophist, Adyar.

The Udyana Patrika, Tiruvadi, Tanjore District.

The Vedanta Dipika, Sri Vaishnava Siddhanta Prachara Sabha, Ltd., Madras.

The Vis'va-Bharati Quarterly, Shantiniketan.

The World-peace, Calcutta.

The Z. D. M. G.

### THE VISVA-BHARATI QUARTERLY

## Founded by—RABINDRANATH TAGORE Edited by—K. R. KRIPALANI

THE LEADING JOURNAL OF ART, LETTERS & PHILOSOPHY

#### Pandit Jawaharlal Nehru writes:

"I consider the 'Visva-Bharati Quarterly 'a journal of literary and artistic merit and look forward to getting it."

#### Mr. Earnest Rhys (Editor, Everyman's Library) writes:

"I should love to pay a very cordial critical tribute to the 'Visva-Bharati Quarterly," which seems to me the most original and vitally interesting of all our contemporary publications that deal with the arts and letters."

#### Yone Noguchi writes:

"One of the best magazines in the world."

Price per issue: Rs. 2/- (3s. 6d.) Annual subscription: Rs. 8/- (14s.) post free.

#### HOMAGE TO DR. ANNIE BESANT

या दिव्यश्चितिसद्धदर्शनवती या देववाण्यां रता संपुष्येह तदुन्नतिप्रणयिनी तद्ग्रन्थशालां शुभाम् । लोकस्यास्य बहूपकारमतनोच्छी्ज्ञानयोगिन्यसा-वाचन्द्राकिमिमास्समा विजयतां कीर्त्या वसन्ताम्बिका ॥ श्रीनिवासमृर्तिशर्मेणः

May the glory of that great Jñāna-yoginī—Mother Besant—flourish mightily to the end of the time that the Sun and Moon last—She, who had a profound insight into the Divine Wisdom revealed in the sacred scriptures and was a great lover of the Divine Vānī (Saṁskṛt) in which the Ancient Wisdom is enshrined, and who rendered immense service to the world by promoting, among other things, this magnificent Library (The Adyar Library) to serve as the repository of the Literary works of that Divine language.

G. SRINIVASA MURTI

धर्म्याद्धि युद्धाच्छ्रेयोन्यत् क्षत्रियस्य न विद्यते ॥ यदच्छया चोपपन्नं स्वर्गद्वारमपावृतं । सुखिनः क्षत्रियाः पार्थे लभन्ते युद्धमीदशम् ॥ अथ चेत्त्वमिमं धर्म्यं संप्रामं न करिष्यसि । ततः स्वधर्मं कीर्तिञ्च हित्वा पापमवाप्स्यसि ॥

Bhagavad-Gītā, II, 31—33.

There is nothing more welcome to a Kṣattriya than righteous war. Happy the Kṣattriyas, O Pārtha, who obtain such a fight, offered unsought as an open door to Heaven. But if thou wilt not carry on this righteous warfare, then, casting away thine own duty and thine honour, thou wilt incur sin.

# THE GREAT WAR OF 1914—18 AS DR. BESANT SAW IT

[Extracted by kind permission from Dr. Besant's Editorial Notes in "The Theosophist" of 1st October 1915.]

FOR us, who are Theosophists, the War is but the inevitable forerunner of a great change in civilisation, the dying throes of a civilisation based on conflict, on competition, of which War is the supreme embodiment, the birth-throes of a new civilisation, based on peace, on co-operation, of which Brotherhood is the informing spirit. The old civilisation is going down in blood, as is fitting; for has it not been based on the oppression of the weak by the strong, the exploitation of the coloured races by the white? Has it not had its base washed by the waves of poverty, of misery, of starvation, and has not every civilised country had its submerged classes? Older civilisations perished by the practical denial of the Law of Brotherhood, and this is going the same way. But we can look beyond it to a fairer future; the western sky is red with the setting sun of a dying civilisation; the eastern sky is beginning to redden with the dawn of a New Day.

H. P. Blavatsky told us that the twentieth century would see the settling of many long-standing accounts between the Races, and in this, as in so many cases, her words are proving to be true. There is nothing to regret, Brothers, nothing to fear.

Our new year [the 1st of October] the birthday of our Theosophist, and by a curious coincidence, of its Editor, [i.e., of Dr. Besant] is born amid the roar of cannon and the moaning of mutilated men. The science of 1915, like the science of thousands of years ago, has produced deadliest weapons of destruction. It has brought back the poison-vapour, which in the days of the Great War in India, on

Kurukṣetra, destroyed a whole regiment as it spread. It has brought back the "War of Eagles," in which air-ship battled with air-ship for the mastery. It has brought back the Greek fire, which scorched and slew. And so it must be; for each great Race must rival and overtop its predecessor in knowledge, and, until the social conscience has developed, knowledge may be turned to murder and torture as to the saving of life.

For humanity in warfare is based upon feeling more than upon logic; when Nations set out to murder each other, the fashion of the murdering depends upon the general level of humanity in the Nation in times of peace. The Nation in which the general level of humanity is low will use any method of destruction, careless of the agony inflicted so long as the enemy is slaughtered, and will hold that the more the agony, the more quickly is the enemy Nation likely to submit. Since victory is the aim, all means are justifiable, and the greater the "frightfulness" the nearer the victory.

Hence poison-gas, torpedoing without warning of passenger ships and merchantmen, burning the foe with liquid-fire in his trenches, the dropping of bombs on unarmed places—all are justifiable and right as means to speedy victory. To shrink from them is maudlin sentimentality, unworthy of a Nation in arms. As in vivisection, judicial torture, and other crimes, the end justifies the means; the stake, the rack, the boots, the lash, all were justifiable from the standpoint of mediaeval religion; why not in the twentieth century for the cause of our Lord God the State? There is no answer to this save that which comes from the higher moral law, and where that is not acknowledged, there pitilessness reigns supreme.

Many letters have come to me from members of The Theosophical Society, thanking me for resuming the outspoken

character of these monthly Notes. One correspondent  $\ensuremath{\text{may}}$  represent many :

We are so glad that you are speaking freely in *The Theosophist* once more, and are deeply indebted to you for the light you have thrown on the principles underlying the great world-struggle in which we are engaged. We can endure trials and difficulties if we see, even dimly, the plan and purpose of life. You have enabled us to understand these things, and so we may remain calm and confident in the darkest hour, and continue to work with the courage of unshakable conviction.

One of the services an Occultist can render to the world is to use his fuller knowledge for the illuminating of problems which, in the reflected lights and inter-crossing shadows of this world, are obscure or distorted. But the clearer light of higher worlds, utilised to discern the one right path amid the many-branched paths of error, will often bring him into conflict with the ever-varying opinions of the day, and he will sometimes find himself in agreement with part of the views of opposing parties.

Thus, from the standpoint of the Occultist, the view that no peace must be concluded until the German Empire is so crushed that it cannot any longer menace the liberty and peace of Europe is true. To use the current phrase: "The War must be fought to a finish."

It is necessary for the ordinary non-religious man that he should feel anger against his enemy and be filled with detestation of brutality and tyranny, in order that he may face the hardships of long struggle, and have the strength of endurance to carry out this determination to the end. It is not therefore desirable to exhort him to love his enemy while he is engaged in the actual struggle. A comparatively small number of people, at the present stage of evolution, can love a man and strike him down at the same time. There are some who can do so, and they are of the salt of the earth. For the most part, the man who loves his enemy as he charges

down upon him with bayonet fixed would be a poor soldier. Every instinct of the civilised man revolts against the slaying of another, and he needs to feel anger, fury, tempestuous energy, in order to do his terrible work on the battle-field. But, when the charge is over and the wounded lie upon the ground, the bulk of average men recover from the brief madness of the struggle, and German, Frenchman, Englishman, lying side by side in helplessness, share their water, their morphia, try to bandage each other's wounds—anger is dead and brotherliness revives.

There are, unhappily, some, below normal evolution, who can rob and murder the wounded, who can mock at their sufferings when they are prisoners of War, refuse even "the cup of cold water," look upon the starving with pleasure, and strike the helpless. But these are not men, save in outward semblance. "They have assumed the human form too soon." They are wild beasts who snarl and snap, and the beast-nature glooms savagely through the thin covering of human appearance.

But while the Occultist acknowledges that, for the sake of the world, Germany must be rendered impotent for harm, he cannot hate. He knows that the divine Will in evolution must be done, and having learned that that Will is directing evolution to the shaping of Co-operative Commonwealths, linked into great Federations acknowledging International Law, he realises the absolute necessity of destroying autocracy, of substituting law for force, of maintaining the sacredness of a Nation's word, and the inviolability of a treaty until the signatories thereto have annulled it by common consent.

Germany has identified herself with autocracy, force, the permissibility of breaking her word, and of tearing up a treaty, if either proves to be a hindrance in the path to her own aggrandisement. These principles imply the recurrence of wars—she has provoked four in Europe during living memory—and they are incompatible with the coming

civilisation. She must therefore be deprived of the power of enforcing them, and the Occultist would deprive her of that power, not because he feels any hatred for her—he can feel only a profound pity—but because the divine Will in evolution is against her principles, and she, as their embodiment, must be taken out of the road. The best available means of taking her out of the way is the present War. Hence it must be fought till its object is accomplished.

When this is fulfilled, the Occultist finds himself in opposition to those whose determination to "fight to a finish" he has encouraged and applauded. Through this fierce day of War he is aiming to secure centuries of Peace. Hence he cannot applaud the proposals to make Germany a hated outcaste from the Family of Nations. to close the countries that are now at War with her against her entrance after Peace is re-established. When she is rendered innocuous, as she will be, then should she be helped back to her place among the Free Peoples, and not be embittered by ostracism. Hence the Anti-German League seems to me to embody a wrong principle, to be a perpetuation of National antipathies, to be of the same spirit as the "Hymn of Hate," the present German spirit, which is anti-human and degrading. Like the "Hymn of Hate," it is the offspring of the War, but is contrary to the gallant spirit of our soldiers. Cannot all emulate their forgiveness, their readiness to save a wounded foe? Germany will be sore wounded at the end of the War. The Red Cross should float over her, and under the Red Cross is protection.

\* \* \* \* \*

Some of my good friends wonder why I work in the political field, which for some years I left entirely. The answer must be a little bit of autobiography. I left it, because H. P. Blavatsky wished it. She thought, and thought rightly, that under the new conditions into which I entered when I

became her pupil in the Divine Wisdom, it was necessary for me to devote myself to the mastering of the Theosophical standpoint, to the adjustment of the focus of the mental and emotional eyes to the new Light. Socialist as she declared herself to be—of the Socialism of Love and not of hate—she would not have me teach Socialism, until I had seen how, in the age-long evolution of mankind, the Socialism of child-peoples, under an autocracy of Wisdom and Love, had necessarily passed away—exquisitely beautiful and happiness-giving as it was—to make way for the struggles, the antagonisms, the wars, in which adolescent Nations hewed their ways to Individualism and Self-reliance.

In the old Pythagorean way, she imposed on me silence on the subjects I cared for most, to which my public life had been devoted. She did well. For my old crude views were thrown into the fire of silence, and nothing was lost of the gold that they contained; that remained. She had learned in the wild days of the French Revolution the danger of such views among a people starving and ignorant, and she knew that in silence wisdom grows.

Gradually, over here in India, I studied India's past, and learned how great had been her people's liberty in ancient days. In the early nineties I saw the Panchāyat system at work, that I had read about, and found it wise. From time to time I gave a lecture on the problems of National life, and in England, now and again, I lectured on England's neglected duties to India, on the place of coloured races in the Empire, on their grievances, recalling old studies, when I had published a strong attack on England's dealings with India, the black story of Clive and Hastings, and the tyrannies and wrongs. Hotly had I written also on England and Afghanistan, protesting against the invasion and England's policy, against English policy in Egypt and towards Arabia. The study of those days remained, and laid the groundwork for the future.

For all the love for India, and the sympathy with her wrongs, and the knowledge of her sufferings, of her awakening in the eighties and her struggles, the work for her with Charles Bradlaugh, the meeting with the Congress deputation, and with Mr. Dadabhai Naoroji in his election fight—as he reminded me the other day—all this flowered when I first touched Indian soil into the intense devotion for the Motherland which has animated me ever since.

But all my first years of work went to the uplifting of eastern faiths, and especially of Hinduism—the work that had the honour of being condemned by Sir Valentine Chirol, as helping Nationalism—as indeed it did, for all great National movements in India are rooted in religion: as witness the religious movement before Shivaji and the Maratha Confederacy; and the Brahmo-Samaj, the Arya Samaj, The Theosophical Society, preparing the road for the National Movement, and the nourishing thereof by Svāmi Vivekānanda. Then came the educational work, and the lectures to the Hindu College students, and the inspiring of them with Patriotism. with devotion to the Motherland, the experience of the treatment of my Indian friends by Anglo-Indians, the meeting with Mr. Gokhale, the sad Viceroyalty of Lord Curzon, the shock of Surat, the wrath of my Bengali friends over the Partition and my sympathy with them, the anarchical troubles, the saving of boys from the police, and so on and on, till I knew the time had come for letting my tongue speak freely that which had been burning in my heart, and to which all led up—the Freedom of the Motherland, the dignity of an Indian Nation self-ruled. To have a share in the winning of that Freedom, a share however small—what greater gift could come into hands which fold themselves in the cry of homage: VANDE MATARAM.

#### EKĀGNIKĀŅDA

#### PREFACE

The Ekagnikanda with the commentary of Haradatta has been published in the Mysore Oriental Series as No. 28 in the year 1902, by L. Srinivasacharya. In the MS. of the work belonging to the Adyar Library, which bears the shelf-number 22. H. 28, the text of the work is different from what is found in the printed edition and also in other MSS, in the various Libraries. The difference is mainly in the arrangement of the text. In some places the text represented by this MS. looks like an abridged version of the text found in the printed edition. The text as found in the MS. is printed so that people interested in the subject may compare it with the text in the printed edition and in other MSS. The different recensions of the work, due perhaps to the difference in the S'akha to which they belong, have to be examined and fixed. The MS. is in Grantha. This contains only the first Pras'na. writing is clear. The leaves are slightly damaged at the corners.

C. Kunhan Raja

#### A VARIANT VERSION OF THE EKĀGNIKĀŅDA

#### EDITED BY K. MADHAVA KRISHNA SARMA

प्रसुग्मन्ता घियसानस्य सक्षणि वरेभिर्वरां अभिषुप्रसीदत । अस्माकमिन्द्रमुभयं जुजोषित यत्सौम्यस्यान्धसो बुबोधित । अनुक्षरा ऋजवस्सन्तु पन्था येभिस्सखायो यन्ति नो व (रेयम्) (leaf broken) समर्यमा संभगो नोनिनीयात् सङ्कास्पत्यं सुयममस्तु देवाः । प्रजापतिस्त्रियां यश इति षड्भिरनुच्छन्दसम् । इडा देवहूरित्यन्तादनुवाकस्य । अभातृश्लीं वरुणापितृशीं बृहस्पते । (1. b.) (इन्द्रा) पुत्रश्लीं छक्ष्म्यं तामस्ये सिवतस्सुव । अघोरचक्षुरपित शियेधि शिवा पितम्यस्सुमनास्सुवर्चाः । जीवसूर्देवकामा स्योना शं नो भव द्विपदे शं चतुष्पदे । इदमहं या त्विय पित(इन्य) (1. b.) छिन्नस्तां निर्दिशामि । मित्रोसि । एकिमषे विष्णुस्त्वान्वेतु दे ऊर्जे विष्णुस्त्वान्वेतु श्लीण व्रताय विष्णुस्त्वान्वेतु चत्वारि मायोभवाय विष्णुस्त्वान्वेतु । पञ्च(पञ्च) (1. b.) भयो विष्णुस्त्वान्वेतु षड्लायस्पोषाय विष्णुस्त्वान्वेतु सप्तसप्तम्यो होत्राभ्यो विष्णुस्त्वान्वेतु । सखासि सप्तपदा अभूम सख्यं ते गमेयं सख्याते मा यो (षं) (1. b.) सख्यान्मे मा योष्ठाः ॥ प्रथमः ॥

कूर्च: । तत्सुकूर्चम् । राष्ट्रमृदस्याचार्यासन्दी मात्वद्योषम् । आपः पादा-वनेजनी द्वि(द्वि)षन्तं नाशयन्तु मे । अस्मिन्कू(न्कु)ले ब्र(क्षव) (l. b.) र्चस्य सानि । मिय महो मिय भगो मिय भगों मिय यशः । मयीन्द्रिय वीर्यम् । अर्हणीया आपः । आम आगाद्वर्चसा यशसा संस(सृ)ज पयसा तेजसा च ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. b. will represent 'leaf broken' in the later portions of this paper.

तं मा प्रियं प्रजानां कुर्विधिपतिं(प) (l. b.) शूनाम् । विराजोऽसि विराजो दोह् मम पद्याय विराज । समुद्रं वः प्रहिणोम्यक्षिता स्वां योनिमपिगच्छत । अच्छिद्रः प्रजया भूयासं मा परासेचिमत्पयः । उप(स) (l. b.) रणीया आपः । अ(मृ)तोपस्तरणमसि । अर्घ्यः । मधुपर्कः । त्रय्ये विद्याये यशोऽसि यशसो यशोऽसि ब्रह्मणो दीसिरसि तं मा प्रियं प्रजानां कुर्विधिपतिं पशूनाम् ॥ द्वितीयः ॥

देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवेऽिश्वनोर्बाहुम्यां पूष्णो हस्ताभ्यां प्रतिगृह्णामि । नेष्टाविद्धं कृत्तामि या ते घोरा तन्स्तया तमाविश्च योऽस्मान्द्देष्टि यं(च वयं) (l. b.) हिष्मः । यन्मधुनो (मधव्यं) (partly worm-eaten) प्रममन्नाद्यं वीर्यं तेनाहं मधुनो मधव्येन प्रमेणानाद्येन वीर्येण प्रमोऽनादो मधव्योऽसानि । अपिधानीया आपः । अमृतापिधानमिस । (l. b.) गौः १ गौरस्यपहत-पाप्मापपाप्मानं नुद मम चामुष्य च । अग्निः प्रथमः प्राश्नातु सिह वेद यथा हिवः । अरिष्टमस्मानं कृणोत्वसौ ब्राह्मणौ ब्राह्मणेषु । गौधेनुभव्या । माता(च्द्रा) (l. b.) णां दुहिता वसूनां स्वसादित्यानाममृतस्य नाभिः । प्रणुवोचं चिकितुषे जनाय मागा मनागमदिति(तिं) विधष्ट । पिबतृद्वं तृणान्यन्तु । ओमुत्सुजत । भूतम् । सुभूतम् । भूतं सा (विराट्) (l. b.) तन्माक्षायि तन्मेऽशीयत तन्म कर्जं धाः । ओं कल्पयत् । विराद्धि विराद्धं विराजो मिय धेहि ॥ तृतीयः ॥

जुष्टो दम्ना अतिथिर्दुरोण इमं नो यज्ञमुपयाहि विद्व (द्वान् ) (l. b.) विश्वा अग्नेऽभियुजो विहत्य श्(त्रू )यतामाभरा भोजनानि । अदितेऽनुमन्यस्व । अनुमतेऽनुमन्यस्व । सरस्वतेऽनुमन्यस्व । देव सवितः प्रसुव । स्वाहा । प्रजापतये स्वाहा । इन्द्राय(स्वा) (l. b.) हा । अग्नये स्वाहा । सोमाय स्वाहा । युक्तो वह जातवेदः पुरस्तादग्ने विद्वि कर्म क्रियमाणं यथेदम् । त्वं भिषक् भेषजस्याधिकर्ता त्वया गाश्वान् (गा अश्वान् ) पुरुषान् सनेमि स्वाहा । च (तस्न आ) (l. b.) शाः प्रचरन्त्वग्नय इमं नो यज्ञं नयतु प्रजानन् । घृतं पिन्वन्नजरं सुवीरं ब्रह्म समित् भवत्याहुतीनां स्वाहा । आनो भद्राः कृतवो यन्तु विश्वतोऽद्वधासो अपरीता स उत् (द्)भिदः । देवा नो यथा समिद्वधे सन्न प्रायुवो रक्षितारो

दिवे दिवे स्वाहा । विरूपाक्षमाविवाधिष्ठा मा विवाध विवाधिथाः । निर्ऋत्ये त्वा पुत्रमाहु स्सनः कर्माणि साधय स्वाहा । विरूपाक्षमहं यजे निजङ्घं शवलोदरम् । यो मायुं परिवाधते श्रिये पुष्टये च नित्या तस्मै स्वाहा । या तिरश्चीनि पद्यसेऽहं विधरणी इति । तां त्वा घृतस्या(स्य) धारयाग्नौ संराधनी य(जे) (1. b.) स्वाहा । संराधन्ये देव्ये स्वाहा । प्रसाधन्ये देव्ये स्वाहा । मू स्वाहा मुव स्वाहा सुव स्वाहा । मूमुंवस्सुवस्स्वाहा । अग्नये स्वाहा यमाय स्वाहा वरुणाय स्वाहा सोमाय स्वाहा सर्वेभ्य स्वाहा । आप्यायस्व समेतु ते विश्वतस्सोम वृष्णियम् । मवा वाजस्य सङ्गथे । सं ते प्यांसि समुयन्तु वाजास्सं वृष्णियान्यभिमातिषाहः । आप्यायमानो अमृताय सोम दिवि श्रवांस्युत्तमा निधिष्व ॥ चतुर्थः ॥

मम हृदये हृदयं ते अस्तु मम चित्ते चित्तमस्तु ते। मम वाचमेकमना श्रृणु मामेवानुवता सहचर्या मया भव मां ते मनःप्रविशतु मां चक्षुर्मामु ते भगः। मिय सर्वाणि भूतानि मिय प्रज्ञानमस्तु ते । मधु हे मध्वगाहे जिह्ना मे मध्वदिनी। मुखे मे सारघं मधु दत्सु संवननं कृतम्। चाक्रवाकं संवननं यन्नदीभ्य उदाहतम् । यद्वित्तौ देवगन्धर्वौ तेन संविननौ स्वः । स्प्रज्ञामि ते ऽहम-ङ्गानि वायुरापश्च मा परः । मां चैव पश्य सूर्यं च मान्येषु मनः कृथा(थाः) (l. b.) सोम: प्रथमो विविदे गन्धर्वो विविद उत्तर:। तृतीयो अग्निष्टे पतिस्तुरीयस्ते मनुष्यजाः । सोमोऽददद्गन्धर्वाय गन्धर्वोऽदद्ग्रये । रियं च पुत्राश्चादादि्रामिद्यमधो इमा (माम् ) (1. b.) सरस्वति प्रेदमव सुभगे वाजिनीवति । तां त्वा विश्वस्य भूतस्य प्रगायामस्यप्रतः । गृभ्णामि ते सुप्रजास्त्वाय हस्तं मया पत्या जरदष्टिर्यथासः । भगो अर्यमा सविता पुरन्धिमेह्यं (त्वा) दुर्गाहेपयाय देवाः । परित्वाग्ने पुरं वयं विप्रं सहस्य धीमहि । धृषद्वर्णं दिवे दिवे भेत्तारं भङ्गुरावतः । अग्ने शर्धमहते सौभगाय ! तव द्युमान्युत्तमानि सन्तु । सञ्जास्पत्यं (सु) (l. b.) यममाकृणुष्व शत्रूयतामभितिष्ठा महांसि स्वाहा । सोमाय जनिविदे स्वाहा । गन्धर्वाय जनिविदे स्वाहा । अग्नये जनिविदे स्वाहा । कन्यला पितृभ्यो यती पतिलो (क) (l. b.) मव दीक्षामदास्थ स्वाहा। प्रेतो मुञ्जाति नामुतस्सुबद्धाममुतस्करत्। यथेयमिन्द्रमी-ढुस्सुपुत्रा सुभगा सति स्वाहा । इमां त्विमन्द्रमीढुस्सुपुत्रां सुभगां (कु) (l. b.)

रु । दशास्यां पुत्रानाधेहि पतिमेकादशं कृषि स्वाहा ! अग्निरैतु प्रथमो देवतानां सोऽस्यै प्रजां मुञ्जतु मृत्युपाञ्चात् । तदयं राजा वरुणोऽनुमन्यत (तां) (l. b.) यथेयं स्त्री पोत्रमघं न रोदात् स्वाहा । इमामग्निस्त्रायतां गार्हपत्यः प्रजामस्यै नयत् दीर्घमायुः । आशून्योपस्था जीवतामस्तु माता पौत्रमानन्दमिम प्र (बु) (l. b.) ध्यतामियं स्वाहा । मा ते गृहे निशि घोष उत्थादन्यत्र त्वद्भदरसंविशन्तु । मा त्वं विकेश्यर आवधिष्ठा जीवपत्नी पतिलोके विराज पश्यन्ती प्रजां समनस्यमानां (स्वा) (l. b.) हा । अप्रजस्तां पौत्रमृत्युं पाप्मानमुतवाघम् । शीर्ष्णास्स्रजमि वोन्मुच्य द्विषद्भयः प्रतिमुञ्जामि पाशं स्वाहा । आतिष्ठेममश्मानमश्मेव त्वं स्थिरा भव । अभितिष्ठ प्रतन्यतस्सहस्व पृतनायतः । इयं नार्युपवृतेऽग्नौ छाजानावपन्ति (न्ती) दीर्घायुरस्तु मे पतिजीवातु शरदः शतं स्वाहा । तुभ्यमप्रे पर्यवहन् सूर्यो वहत ना सह । पनः पतिभ्यो जायां (दा) (l. b.) अमे प्रजया सह । पनः पती-उत त्वया वयं घारा उदन्या इव । अतिगाहेमहि द्विष: । यदस्य कर्म (णोऽ) (l. b.) त्यरीरिचं यद्वा न्यूनमिहाकरम् । अग्निष्टत् स्विष्टकृद्विद्वान् सर्वे स्विष्टं सु(हु)तं करोत् मे । अग्नये स्विष्टकृते सुद्धत द्वत आहुतीनां कामानां समर्धियत्रे स्वाहा । अ (दितेS) (l. b.) न्वमंस्थाः । अनुमते उन्वमंस्थाः । सरस्वते उन्वमंस्थाः । देव सवितः प्राप्तावीः ॥ पञ्चमः ॥

ये वध्वश्चन्द्रं वहतुं यक्ष्मा यन्ति जनां अनु । पुनस्तान्यिज्ञ्या दे (वा) (1. b.) नयन्तु यत आगताः । पूषात्वेतो नयतु हस्तगृह्याश्चिनौ त्वा प्रवहतां रथेन । गृहान्गच्छ गृहपत्नी यथासो विश्वानी त्वं विद्यमावदासि । सुगं पन्थान्मारुक्षमि (ष्टं) (1. b.) स्वस्तिवाहनम् । यस्मिन्वीरो निष्यत्यन्येषां विन्दते वसु । या ओषधयो या वनस्पतयो या नद्यो यानि धन्वानि ये वना । ते त्वावतु वधु प्रजावतीं प्रत्वे मुझन्त्वं (ह) (1. b.) सः । मद्रान् गृहान्सुमनसः प्रपद्येऽवीरन्नी वीरवतः सुवीरान् । इरां वहतो घृतमुक्षमाणास्तेष्वहं सुमनास्संविश्वामि । इह गावः प्रजायध्वमिहाश्चा इह पूरुषाः । इ (हो) (1. b.) सहस्रदक्षिणो रायस्पोषो निषीदतु । नीछछोहिते भवतः कृत्या सिक्तर्व्यते (व्यज्यते) । एधन्तेऽस्या

ज्ञातयः पतिर्बन्धेषु बध्यताम् । ध्रुवोऽसि ध्रुविक्षितिर्ध्रुवमिस ध्रुवत स्थितम् । त्वं (नक्ष) (1. b.) त्राणां मेध्यसि स मा पाहि पृतन्यतः । सप्तऋषयः प्रथमां कृत्तिकानामरुन्धती(तीम्) । ये ध्रुवतां ह निन्युः षट्कृत्तिका मुख्ययोगं वहन्तीय-मस्माकमेधत्वष्टमीम् (मी ।) ॥ षष्ठः ॥

अग्ने व्रतपते त्रिरात्रमुपयमनं व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यताम्। वायां व्रतपत आदित्य व्रतपते व्रतानां व्रतपते त्रिरात्रमुपयमनं व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्य(ताम।) (1. b.) ऊर्जः पृथिव्या अध्युक्ति(त्थि)तो ऽसि वनस्पते शतवल्शो विरोह। त्वया वयमिषमूर्जं मदन्तो रायस्पोषेण समिषा मदेम। प्रजया त्वा पशुभिस्संसृजामि मासरेण सुरामिव। प्र.(जा) (1. b.) वती भूयासम्। प्रजया त्वा पशुभिस्संसृजामि मासरेण सुरामिव। प्रजावान् पशुमान्भूयासम्। अग्निर्मूर्घा भुवः। सुमङ्गलीरियं वधूरिमां समेत पश्यत। सौभाग्यमस्य दत्त्वा(या) (1. b.) थास्तं विपरेतन। सं मा मनस्सं हृदयानि सं नाभिस्सं तनुस्सं त्वजः (चः) सं त्वा कामस्य योक्त्रेण युजाम्यविमोचना।। सप्तमः।

यस्त्वा हृदा कीरिणा मन्यमानो(य)स्मै त्वं सुकृते जातवेदः। अग्ने प्रायश्चित्तं त्वं देवानां प्रायश्चित्तरिस । बाह्मणस्त्वा नाथकामः प्रपद्ये यास्यां पतिन्नी तनः प्रजान्नी पश्चन्नी लिए। (1. b.) रन्नीमस्यैतां कृणोमि स्वाहा। वायोः प्रायश्चित्त आदिल्प्रप्रायश्चित्ते प्रजापतेः प्रायश्चित्ते त्वं देवानां प्रायश्चित्तिरिस बाह्मणस्त्वा नाथकामः (प्र) (1. b.) पद्ये यास्यां पतिन्नी तनः प्रजान्नी पश्चनी लिख्यानि जारन्नीमस्यैतां कृणोमि स्वाहा। हव्यवाहमिममातिषाहं रक्षोहणं प्रतनासु जिख्णुम्। ज्योतिष्मन्तं दीचतं (पु) (1. b.) रन्धिमिन्नं स्विष्टकृदमाहुवेमों स्वष्टमन्ने अभितत्प्रणाहि विश्वा देव पृतना अभिष्य। ऊरं नः पन्थां प्रदिज्ञन्विमाहि ज्योतिष्मद्भेद्यां त आयु स्वाहा। भू स्वाहा सुव स्वाहा सुव स्वाहा मूर्भुवस्सुव स्स्वाहा। अर्थम्णो अग्नि पर्यन्तु क्षिप्रं प्रतीक्षन्तां श्वरत्नो देवराश्च॥ अष्टमः॥

उदीर्ष्वातो विश्वावसो नमसेडामहे त्वा । अन्यामिच्छ प्रभर्व्य सञ्जायां पत्या सुज। उदीष्वीत: पतिप(व)ती(ति)ह्येषा विश्वावसं नमसा गीमिरीहे। अन्यामिच्छ पितृषदं व्यक्तां स ते भा(गो) (l. b.) जनुषा तस्य विद्धि । प्रजापति स्त्रियां यदा: । प्रजायै त्वा । जीवां रुदन्ति विमयन्ते अध्वरे दीर्घामन् प्रसितिं दीधियुर्नरो वामं पितम्य य इदं समेरिरे मय: पतिभ्यो जनय: प(रि) ध्वजे ॥ नवम: ॥

विष्णुर्योनि कल्पयत् त्वष्टा रूपाणि पिशत् आसिश्चत् प्रजापतिर्धाता गर्भ दधातु ते यथाम्निगर्भा पृथिवी चौर्यथेन्द्रेण गर्भिणी । वायुर्यथा दिशां गर्भ एवं (ग) (l. b.) भें दधात ते । गर्भ घेहि सिनीवालि गर्भ घेहि सरस्वति । गर्भ ते अश्विनावुभावाधत्तां पुष्करस्रजौ । हिरण्ययी अरणी यं निर्मन्थतो अश्विना । तं ते गर्भ दधाम्यहं दशमे म (मा) (l. b.) सि सूतवे । नेजमेष परापत सुपुत्र: पुनरा-पत । अस्यै मे पुत्रकामायै गर्भमाधेहि यः पुमान् । अमूहमस्मि सा त्वं द्यौ रहं पृथिवी त्वं सामाहमूकृत्वं तावेहि संभवाव सह रेतो दघावहै पंसे पुत्राय वेत्तवे रायस्पोषाय (सुप्र) (partly worm-eaten) जास्त्वाय सुवीर्याय । अहं गर्भ-मादधामो(म्यो)षधीनामहं विश्वेषु भुवनेष्व(न्त:) (l. b.) अहं प्रजा अजनय-न्मनी(नू)नाभहं जनिभ्यो अपरीषु पुत्रान् । तां पूषिञ्छवतमामेरयस्व यस्यां बीजं मनुष्या वपन्ति । यान ऊरू उज्ञती विस्नयातै यस्याम्जन्तः प्रहरेम शे(फम्) (l. b.) || दशम: ||

यथा त्वं वनस्पत ऊर्जाभ्युत्थितरशतवल्शो विरोहस्यैवं पुत्रैश्च पशुभिश्च सहस्रवल्हा वि वयं रुहेम । यथा त्वं वनस्पते फलवानस्यैवं पुत्रेश्व पशु (भिश्व) (l. b.) फलवन्तो भवामि । ऊर्ज्जस्वान् पयस्वान् पयसा पिन्वमानास्मान् वनस्पते पयसाभ्याववृत्स्व । ब्रह्मचारिन् किं पश्यसि । पुत्रांश्च पशूंश्च दीर्घायुत्वाय वर्चसे । प्रतियतो वरुणस्य पाशः प्रत्यस्तो वरुणस्य पाशः । एकादशः ॥

प्रवेधसे क्वये मेध्याय वचो वन्दारु वृषभाय वृष्णे । यतो भयमभयं तन्नो अस्त्ववदेवान्यजेहेड्यान् स्वाहा । ज्येष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहा कनिष्ठाय स्वाहा किनिष्ठित्ये स्वाहा प्रतिष्ठाय स्वाहा प्रतिष्ठित्ये स्वाहा दम्पत्ये स्वाहा दम्पत्ये स्वाहा प्रजापतये स्वाहा स्वाहा प्रजापतये स्वाहा ब्रह्मणे स्वाहा । तत्सिवतुर्वृणीमहे वयं देवस्य भोजनम् । श्रेष्ठं सर्वधातमं तुरं भगस्य धीमहि । तत्सिवतुर्वे रेण्यमिति । यत इन्द्र भयामहे स्वस्तिदा विशस्पतिः ॥ द्वादशः ॥

प्रजापते तन्वं में जुषस्व त्वष्टदेंविभिः सहसा म इन्द्र विश्वेदेंवैरराति-भिस्सरराणः पुंसां बहूनां मातर स्याम । गर्भों अस्योषधीनामिति तिस्रः। अस्मे देवासो वपुषे चिकित्सत इति चतस्रः ॥ त्रयोदशः ॥

धाता द्दातु नो रियम् । धाता प्रजाया उतराय ईशे । धाता द्दातु नो रियं प्राचीमित्यान्तमनुवाकम् । राकामहम् । यास्ते राके । यवोऽसि यवयासम् दृहेषो यवयारातीः । गायतम् । सोम एव नो राजेत्याहुर्बाह्मणीः । प्रजाः । विवृत्तचक्रा आसीनास्तीरेणासौ तव । विष्णोर्नुकं सूक्तम् ॥ चतुर्दशः ॥ हरि ओं प्रथमः प्रश्नः समाप्तः ॥

ओं भू: पुरुषमावाहयाम्यें भुवः पुरुषमावाहयाम्यों सुवः पुरुषमावाहयाम्यों भूर्मुवः सुवः पुरुषमावाहयामि । आपो हिष्टा मयोभुव इति तिस्रो हिरण्यवर्णा इति चतस्रः पवा(वमा)नः सुवर्जन इत्येतमनुवाकम् । केशवं तर्पयामि नारायणं तर्पयामि माधवं तर्पयामि । गोविन्दं तर्पयामि विष्णुं तर्पयामि मधुसूदनं तर्पयामि त्रिविक्रमं तर्पयामि वामनं तर्पयामि श्रीधरं तर्पयामि ह्रषीकेशं तर्पयामि पद्मनामं तर्पयामि दामोदरं तर्पयामि । विष्णोर्नुकं तदस्य प्रियम् । प्रतिद्विष्णुः । परो मात्रया । विचक्रमे त्रिदेव इति ॥ पश्चदशः ॥ हिरः ओं प्रथमः प्रश्नः समाप्तः ॥

#### MANUSCRIPTS NOTES

VĀSIŞŢHA TATTVABODHINĪ, A COMMENTARY ON ABHINANDA'S LAGHUYOGAVĀSIŞŢHA BY RĀMA-BRAHMENDRA, PUPIL OF UPENDRAYOGIN

By Dr. V. RAGHAVAN, M.A.

On Adyar Catalogue, II, App. p. viia, we find a manuscript,—Vāsistha vivarana by Ramendrayamin. This manuscript was examined by me. The commentary is on the Laghuyogavāsistha of Abhinanda; the author of the commentary is Rāmabrahmendra, pupil of Upendrayogin. The name of the commentary can be taken as Vāsistha tattva bodhinī, though the colophons uniformly, and rather clumsily, speak of the entire original work and its commentary together as 'Savyākhyāna Vāsistha tattva bodhinī'. On leaf 44 a we find this colophon:

इति श्रीपरमहंस परिवाजकाचार्य श्रीमदुपेन्द्रयोगिवर्यपूज्यपादान्तेवासि श्री रामब्रह्मेन्द्र योगिवर्येण विरचितायां सव्याख्यान वासिष्ठतत्त्वबोधिन्यां मोक्षोपाये वैराग्यप्रकरणे तृतीयः सर्गः ।

Two of the introductory verses run thus:

अनुसृत्य संप्रदायं पौर्वापौर्यं विचार्यं च । वाल्मीकिप्रोक्तवासिष्ठबोधिनीयं वितन्यते ॥ रामब्रह्मेन्द्रवर्येण तत्त्ववासिष्ठबोधिनी । क्रियते किल संसारनिवृत्त्ये स्वानुभूतये ॥ The commentary opens with a Mangala S'loka on Ganapati. The next verse salutes the teacher Upendra:

## अफाललोचनान् लोके दक्षिणामूर्तिविग्रहान् । उपेन्द्रेन्द्रान् गुरून् वन्दे मम वाग्भूतिसिद्धये ॥

The third verse pays obeisance to God Dhakṣiṇāmūrti and the fourth to another preceptor of the author, Bodhendrayogin.

यत्पादपङ्कजपरागनिषेवणेन मूकोऽपि वाक्पदुरहो भवतीह नूनम । तं बोधछोकसुखसीमविहारदक्षं बोधेन्द्रयोगिनमहं शरणं गतोऽस्मि ॥

Some more prayers follow; the author seems to be a devotee of Goddess Mīnākṣī at Madura, to whom he addresses S'lokas at several places in the course of the commentary also.

This manuscript does not contain in full Rāmabrahmendra's commentary though a casual glance at the manuscript and its end will make one think that the commentary is available in full here. On leaf 56b, the Mumukṣu vyavahāra prakaraṇa ends; on l. 69, the Utpatti prakaraṇa beings, and on l. 110 a Rāmabrahmendra's commentary comes to an end abruptly. The portion of the Jñāna Vāsiṣṭha or the Laghu Yoga Vāsiṣṭha up to which this manuscript of Rāmabrahmendra's commentary extends is III. 6. 15. That the Vāsiṣṭhatattvabodhinī ends here is also shown by the rest of this side of the leaf and the reverse being left blank; but the leaves are numbered continuously from here which would mislead a casual reader.

On 1. 111, another commentary on the text is written. It begins at V. 6. 83. This commentary is the Samsārataraņi of Mummadi deva, printed in part in the Nirnaya Sagar Press edition of the Laghu Yoga Vāsiṣṭha. This manuscript begins at line 2, (ओ) कारस्य etc., on p. 448 of the Nirnaya Sagar edition. The colophons in the remaining part of the manuscript call the commentary only Vāsiṣṭha vivaraṇa. On 1. 254b the commentary ends; the colophon had been correctly given that there ended Mummadi's commentary. But some careless scholar or scribe has

superscribed over Mummadi's colophon, the colophon of Rāmabrahmendra, not understanding that, in fact, the commentary from leaf 111 onwards is Mummadi's, and not Rāmabrahmendra's.

Therefore, in this Adyar manuscript, we have the commentary of Rāmabrahmendra only up to III. 6. 15.

In the Madras Government Oriental Manuscripts Library, there is a manuscript of this Vāsiṣṭha tattva bodhinī by Ramabrahmendra, R. No. 3201. This manuscript was also examined by me. This is also an incomplete manuscript. We have in it the portion extending from VI (Nirvāṇa) 7—the Vetāla Upākhyāna—to the end. The commentary on VI. 7 opens with a salutation to the author's Guru Upendra. The Vetāla story ends on l. 6b. On l. 10a, VI. 8—the Bhagiratha story ends. The colophon to VI. 9, S'ikhidhvaja, is full mentioning the author and his Guru. The next colophon to the story of Mithyāpuruṣa wrongly calls the section 'Upas'ama.'

We do not get a full text by putting together even these two manuscripts; for we still lack manuscripts for part of Utpatti, for Sthiti and Upas'ama, and part of Nirvāṇa.

On p. 479a. of the first part of his Catalogus Catalogorum Aufrecht refers to a commentary on the Yogavāsistha by Rāmadeva in two manuscripts, Burnell 89b and Oppert II, 985. The Burnell manuscript which is described under No. 9465 of the new Descriptive Catalogues of Tanjore, turns out to be a manuscript of Mummadi's Samsāratarani. We are not able to know anything of the commentary of Rāmadeva in Oppert II (a Kāncīpuram manuscript). We cannot yet identify our Rāmabrahmendra and this Rāmadeva.

Many quotations did not strike my eye in Rāmabrahmendra's commentary. There is little external evidence that I could gather to enlighten the personality of the author or his Guru. In Adyar itself there is a Brahmasūtravṛtti called Bhāṣyasārasaṅgraha (II. 133b, 27 D 27) of which the author is noted as Rāmabrahmendra sarasvatī. But he seems to be different from our Rāmabrahmendra,

since he mentions one Vāsudevendra pūjya pāda as his Guru in the colophons.

What can be said at the present stage of our knowledge is that Rāmabrahmendra is later than Mummadideva. A close study of Rāmabrahmendra's commentary proves this. Just as Mummadi, Rāmabrahmendra also opens his comments on each section with a list of the Akhyanas in the section; but in this connection, Ramabrahmendra is slightly more elaborate; he also adopts the verse here and in his metrical introduction, recapitulates the substance of the previous section and indicates the purport of the following section. Such metrical introductions are found at the beginning of the individual Akhyānas also. For a considerable length Rāmabrahmendra goes his own way, but at some stage he begins to follow Mummadi's steps. He gets on by himself till the end of the Bhagiratha story in VI. 8 (l. 10a Madras Government Oriental Library Manuscript). From VI. 9, his commentary becomes a copy of Mummadi's, occasionally enlarged and occasionally compressed. This similarity towards the closing parts of the two commentaries might have led to the confusion in the last colophon in the Advar manuscript.

If the Bodhendra saluted by Rāmabrahmendra is the celebrated Nāmasiddhāntin of Tanjore District, Rāmabrahmendra may be placed in the end of the 17th century.

The closing portion of the text of Abhinanda's epitome of the Yogavāsistha is a problem. In the Nirnaya Sagar edition of the Laghu Yogavāsistha the commentary marks the work as ending with VI. 10, 113, शिव मनगत शान्तम् etc. In the Adyar manuscript also the commentary ends here and the colophon appearing here marks the end of the text. But in the Nirnaya Sagar edition, we have some additional matter printed. The first bit of additional matter is one Anustubh, and three Vasantatilakas, marked as Ch. 16, verses 1-4, on a person mentioned as Hariharārya. The Adyar manuscript does not contain these Hariharārya-verses. After this, the Adyar manuscript has verses marked in the Nirnaya Sagar

edition as Ch. 16, verses 5-18 (pp. 834-5); after these verses, we miss in the Adyar manuscript verses 18-34 of the Nirnaya Sagar edition. Also Chapters 17 and 18 in the Nirnaya Sagar edition are absent from the Adyar manuscript.

The end of the Adyar manuscript is likely to mislead, for there we find a small portion of Mummadi's gloss on the portion VI. 9. 87-94 repeated, or perhaps written to fill the gap in the proper place.

How does the text end in the Madras Government Library manuscript where alone we have the closing part of Rāmabrahmendra's commentary? After the comments on VI. 15. 113, शिवं सर्वगतं शान्तम् etc., the colophon appears and the text ends with the two verses इत्युक्तवल्य मुनो and अध्यद्शिति (Ch. 16 s'lokas 5-6, of the Nirnaya Sagar edition). We have here neither the verses on Hariharārya nor the verses 7-18 mentioning Kashmir, etc., which latter are available in the Adyar manuscript also.

It is necessary to point out that the texts of the Laghu Yogavāsiṣṭha in the Adyar and the Madras Government Library Manuscripts show a large number of different readings, though often of comparatively smaller importance. I could also note at one place in the Madras Government Library Manuscript that the text omitted about three verses found in the Nirnaya Sagar edition. If as Mr. Divanji has been saying in his articles on the Laghu Yogavāsiṣṭha, any one feels the need for a new critical edition of the Laghu Yogavāsiṣṭha, he can with profit use these manuscripts in the Adyar and the Madras Government Libraries.

#### REVIEWS

Philosophy of the Self; or a system of idealism based upon Advaita Vedanta by G. R. Malkani; The Indian Institute of Philosophy, Amalner, 1939.

Mr. G. R. Malkani the author of this book is the Director of the Indian Institute of Philosophy at Amalner and his name is well known among those who are familiar with modern philosophical studies in India. The Amalner Institute is doing good work in the field of philosophical studies and keeps up the study of a subject It is not meant that which is sorely neglected in the Universities. those who are in charge of Universities are averse to philosophy and place obstacles in the way of persons who desire to pursue the study of philosophy. The subject does not find favour among those who take to University studies and as such it occupies a subordinate place among the subjects that are provided for study in the Universities. The various so-called sciences, the professional subjects and Economics and other subjects which are supposed to have a greater utilitarian value, dominate the Universities. These latter subjects are supposed to solve the immediate problems of man and his life, and as such attract more people. Philosophy is kept at a distance as being of no immediate use for man and, being such, as a matter that can wait.

But the Amalner Institute is devoted for the higher study of philosophy, and the book under review forms a course of lectures delivered by the learned Director at the Institute in the year 1938 to 1939. The book consists of thirteen chapters and comprise twelve lectures delivered by the author. In the Preface the author REVIEWS 109

says that originally he had no intention of publishing a book, but that as time went on and arguments developed he began to feel some interest in publishing the lectures, in a book-form. The author has the good fortune of a very close acquaintance with both Indian and European philosophy. Indian philosophy is written in very difficult Sanskrit and those who know the original texts in Indian Philosophy do not have, as a general rule, the necessary acquaintance with modern Western philosophy. Those who know the latter do not have the necessary knowledge of Sanskrit and the original texts on Indian Philosophy. In the present case the author combines in himself the necessary qualifications to interpret Indian philosophy to modern world.

The general stand-point taken up in the book is that of the Advaita system of Indian Philosophy. But the attempt is not simply to interpret that system. The method of exposition is that of European philosophy.

There is an Introduction covering fourteen pages in which the author makes his position clear in respect of the subject. The author says therein: "The expression 'philosophy of the self' is used by us not with a view to discuss merely certain problems connected with the self. The expression is used by us in a more significant sense. It is used to bring out the most important character of ultimate reality. Ultimate reality must have the character of the self." A little later he says that what we actually know is not the real as it is in itself and this sets us the problem of the ultimate reality. This reality is indicated by certain character and the author enumerates some of them. 1. Ultimate reality must not be capable of being known as object. 2. It must be immutable. 3. It must be infinite. 4. It must be the repository of all value. Then he begins to present the general problem in the Introduction.

The subjects dealt with in the work are 1. The metaphysical problem. 2. From metaphysics to Epistemology. 3. Theory of knowledge. 4. Knowledge of nature. 5. Introspective knowledge. 6. Knowledge of other selves. 7. Reality as object. 8.

Selfawareness. 9. Grades of subjectivity. 10. States of consciousness. 11. Transcendental consciousness. 12. Immortality and 13. The individual and the absolute.

From the above list it will be found that the problem has been dealt with very thoroughly and minutely. It is not possible in a brief review like this to discuss the various problems from the point of view of the reviewer. It is not of great importance either, whether the reviewer agrees with the author's opinions or not. What is important is the method of dealing with the subject followed in the book. For consistency of thought, clarity of expression and the power of discriminating the essentials from the non-essentials, the book cannot be excelled. No one can come to a final conclusion on matters like what is discussed in the book and agreement on the opinions cannot be expected. The author has done his part with success by throwing light on a very obscure problem.

EDITOR

(1) A Catechism of Enquiry. (2) A Catechism of Instructions. Sri Ramanasraman, Tiruvannamalai, 1939.

These are two small booklets in English, being translations of original Instructions of Bhagavan Sri Ramana Maharshi. The price of the former is As. 4 or 8d. and that of the latter is As. 5 or 10d. The former covers 30 pages and the latter 44 pages. The booklets are published by Nirjanananda, the Sarvadhikari of the Asramam.

The former booklet contains a photo of the great Maharshi as he was nearly forty years ago, in the year 1901. The instructions contained in the booklet were written down by the Maharshi at that time, when he was observing silence, for the sake of his disciple Gambhiram Seshayya. The essence of the teaching is that one may attain perfect bliss by constant meditation on the self.

REVIEWS 111

The book contains nine chapters and indeed the chapters are very short. The subjects dealt with in the chapters are: I. Enquiry into the self. 2. Self-realisation. 3. The supreme being is the self. 4. Worship is only self-enquiry. 5. The nature of the individual self and of liberation. 6. The three states. 7. Discrimination between the seer and the seen. 8. Creation of the Universe, and 9. Renunciation.

The latter book contains the photo of the Maharshi as he is now. The original work was in Tamil, as is also the former book. There are four chapters in the book. 1. Upadesa or spiritual instruction. 2. Sadhana or practice. 3. Anubhava or experience and 4. Arudha or firm abidance. The book is in the form of questions by the disciple and replies by the teacher.

It will be against all rules of decorum and propriety if a reviewer starts expressing opinions on books of this nature. The author of the book is above all opinions. So what is profitable is to give some apt quotations from the books so that the readers of the review may have a glimpse of the contents of the books. The following is the opening of the second chapter of the catechism of Enquiry: "Because the individual self, which is only the mind, has lost its identity with the real self and has enmeshed itself in bondage, its search for the self, its own eternal primal nature, is like that of the shepherd searching for a lamb which all the time he bears on his shoulders." The following occurs in the same chapter a little later: "Just as a Brahmin actor does not forget his Brahminhood. whatever part he may be acting, so also a man should not confound himself with his body, but he should have a firm awareness of his being the self, whatever his activity may be." The following is from chapter five of the same book: "The veil of ignorance can never really hide the individual self. For how can it do so? Even the ignorant do not fail to speak of the 'I.' All the same, the veil hides the reality, 'I am the self' or 'I' as pure consciousness, and confounds the 'I' with the body, but still it cannot completely hide the self from being known."

The Catechism on Instruction begins thus:

Disciple: What are the distinctive marks of a *Guru* or Master that enable one to know and rocognise him as such?

Master: The *Guru* is one who at all times abides in the profound depths of the self. He never sees any difference between himself and others, and he is not in the least obsessed by false notions of distinction, that he is himself the enlightened one *i.e.*, has realised truth or is the liberated one, while others around him are languishing in bondage or immersed in cimmerian darkness of ignorance. His firmness or self-possession can never be shaken under any circumstances; and he is never perturbed.

In giving the above three small quotations I am not making a selection of what is more important in the book as distinct from what are of lesser importance. One can bite any portion of a sweet cake and the taste will be the same. I have given only a few samples, making the selections at random.

There is no new truth or philosophy in the teaching of Bhagavan Maharshi. Truth is eternal and we cannot have new styles in truth. Just as in the *Bhagavad Gita*, what is most important and what is most inspiring is the personality of the Teacher. Here is one who knows, who has experienced and who has realised what he is saying. It is the personality of the Teacher that inspires Sraddha in the reader. What is given in the book does not come from a mere intellect, is not the mere reproduction of the thoughts of another person. It is the expression of a real experience, coming from a soul that has realised Truth.

Philosophy that can satisfy a thirsty intellect there is in plenty. But Teaching that can sooth the soul there is little. It is this precious teaching that is contained in the two small books now under review. What it contains is not merely the teachings of a master as has been handed down and interpreted by generations of disciples but it is what a living teacher has to say about the soul and its nature. It is the direct gift of a living master to any disciple who wants to know.

REVIEWS 113

Bhagavan Sri Ramana Maharshi and his Asramam at Tiruvannamalai, an ancient place of sanctity, have become centres of pilgrimage for those who are in search after truth. One cannot help it that the place also becomes a haunting place for those who are moved by mere curiosity and also by those who are actuated by baser motives of name and money. But the Great Maharshi is not affected by this latter aspect and he sits there in silence and gives his teaching to those who are in search after truth and light.

It is a matter of great rejoicing that his teachings are made available in a language known to the general public who are desirous of knowing what the Maharshi has to teach. It is hoped that more books of this kind will be made available for those who desire to have knowledge, rather than that people should be fed with interpretations of what the Maharshi has to say. At present there is much literature on the Maharshi's teaching; but we do not have the same amount of literature from which we can know the Maharshi's teaching itself. These two small booklets form a valuable addition to the few books that are already available.

EDITOR

The Mahayana Buddhism, a brief Manual by Beatrice Lane Suzuki, M.A. The Buddhist Lodge, London, 1938.

This is a very small handy manual dealing with the history and tenets of the Mahayana Buddhism. At the present there is no such book available. The author is the wife of Dr. D. T. Suzuki of Kyoto, who has himself written a book on the same subject called "Outline of Mahayana Buddhism." There is another book on the subject called "Introduction to Mahayana Buddhism" by Dr. McGovern. The latter is difficult and highly technical. Neither of the books is available in the market except as second-hand books and the prices are very high. Thus the new book of Mrs. Suzuki is a very welcome contribution to a subject where the literature available in a modern language is not particularly rich.

After a brief Foreword by the publishers in which they explain the need for the book and the general scope of the book, there is a short preface by the author and a fairly long Introduction by Dr. D. T. Suzuki, the husband of the author and a good authority on the subject. The Introduction contains a brief historical account of the Mahayana Buddhism, its Introduction into China and Japan and the adoption of the religion by the great Eastern peoples. He explains also the psychological reasons for the religion appealing to the Chinese and the Japanese.

The book contains seven chapters, each chapter being divided into smaller sub-sections. There is a bibliography at the end, a short glossary of Buddhist terms and also an index. In the first chapter which has the title—Hinayana and Mahayana—the author deals with the claim of Mahayana, the early history of Mahayana, its development and a more detailed considerations of the two great schools of Buddhism, namely the Mahayana and the Hinayana. The Characteristics of the Mahayana system are dealt with in the second chapter. She considers in detail causation, Karma, and non-ego, the Buddhist Doctrine of knowledge, Tathata (suchness) and Nirvana, the three bodies of Buddha (the nirmanakaya, the sambhogakaya and the dharmakaya), Amida, Bodhisattva and Salvation. Later development of Mahayana is discussed in the third chapter and in the fourth chapter the author considers Mahayana practices, namely, priests, monks and nuns, laymen, services for the remembrances of the dead, meditation and religious festivals. In the fifth chapter the Mahayana literature is explained, giving an account of the various sutras like Prajnaparamita, Avatamsaka and Gandavyuha. In the sixth chapter extracts from the Mahayana Sutras are given. The seventh is the last chapter in which the author deals with persons reversed in Japanese Buddhism, Bodhisattvas revered in Japanese Temples, Buddhist ethics, Buddhist art and Animals in Mahayana Buddhism; then there are two section in which the author explains what Mahayana is not, and what it means to be a Mahayana Buddhist.

REVIEWS 115

The book is written is a very easy and lucid style, avoiding technicalities as far as possible. The book is not meant as a scholarly production, but only as a small hand-book for the laymen. This serves the purpose very well. Personal preferences of the author cannot be avoided in a book of this sort. The author had been in Japan for a long time. She knows the Mahayana Buddhism and she has a special affection for it. But this does not lead to any special pleading or to unnecessary adverse criticism of the opposite schools. On the whole it must be said that the author has been very fair in her treatment of the subject.

There is the original Buddhism as taught by Buddha. Then a certain phase of the teaching was developed in the Southern countries, especially in Ceylon. The literature on this aspect of the Buddhist religion is mostly in Pali Language and many books in Pali have been edited and also translated. The phase of Buddhism current in the South is called the Thera Vada, or the system of the elders. Hinayana or the lower vehicle as applied to this phase of the religion is a term from the North, as opposed to the Mahayana or the great vehicle which signifies the phase of Buddhism current in Tibet, China and Japan, what many be called the northern Buddhism.

Hinduism has developed along various channels. So has Christianity. So also has what is called Buddhism. This is not a unitary religion. The different schools differ from one another on essentials. But there is a stock of common doctrines, as is the case with other religions.

The author sums up the main differences between the Hinayana and the Mahayana under the following headings:

- 1. The interpretation of Buddhahood. In Hinayana it is historical and ethical. In Mahayana metaphysical and religious.
- 2. The conception on non-ego. In Hinayana it is analytical and scholastic. In Mahayana it is experimental and intuitive.
- 3. The altruistic point of view of salvation of the Mahayanists compares with the individualistic view of the Hinayanas.

- 4. The lessening of distinction between monk and laymen in the Mahayana.
  - 5. The comparative conception of Nirvana.
- 6. In Mahayana all may attain to Buddhahood, for all have the Buddha-nature and the desire for Bodhi.
  - 7. Bodhisattva and Arhat ideals.

The points on which both the schools agree are given as:

- 1. The object of Buddhism is to get rid of delusion, obtain enlightenment and enter the world of the infinite and the absolute.
- 2. The world has no beginning and no end. All is explained by causation, but there is no first cause.
- 3. All things change, all is impermanent, all is transient. This is true not only of men but of all life, even that which seems most enduring.
- 4. There is no substantial entity known as the ego. As all is impermanent and transient, so there is no self or ego such as is popularly regarded as persisting behind consciousness.
- 5. The law of causation is universally valid in the moral world as well as in the physical world. Every cause has an effect.
- 6. Transmigration explains causation, and is due to Karma, and Karma is produced by the deeds in the life of birth and death; transmigration leads to suffering, as the four noble truths set out.
  - 7. Delusion is the cause of suffering, which is universal.
- 8. Moral practices such as the eight-fold noble path and the paramitas are prescribed in order to remove delusion.

I have given the above quotation in order to show the clear and analytical way in which the subject is presented in the work.

The glossary in the book is extremely useful. The bibliography helps the readers to make further study of the subject and also to get fuller information on points in which he may be specially interested.

EDITOR

Gandhi Triumphant. The inside story of the historic fast, by Haridas T. Muzumdar. The Universal Publishing Co., New York, 1939.

The author of this work has written other works about Mahatma Gandhi, namely, Gandhi the apostle and Gandhi versus the Empire. The book deals with various current problems of a purely political nature. But transcending the political problems, there are in the life of Gandhi, as in the life of other great men, aspects of supreme importance to humanity at present and in the future. In the work at hand it is this fact that interests us. are not dealing with politics in this periodical. Maharshis of ancient India who have handed down to us rich stores of religion, philosophy, ethics and law were not mere recluses confined to their forest dwellings and writing books on matters of which the ordinary men were indifferent. They were busy with solving the day-to-day problems that arose in the life of the nation in those days. This is the great value of the rich literature left to us by them. Similarly this work deals with certain events in the life of a great person of the modern age who is in the forefront of modern life, not merely of India but of all nations of the world. Mahatma considers fasts as a kind of prayer to god. He calls fast as the sincerest form of prayer.

The book contains much of controversial matter, many statements severely criticising men of position and responsibility and descriptions of many incidents that are only of a temporary interest. But there is one aspect, that is the greatness of the person dealt with in the book, on which there is no scope for a difference of opinion. We welcome the book from the point of view of those who value this aspect and who ignore the mere fleeting things in life.

EDITOR

The Ganges Calls Me. By Yone Noguchi, Tokyo, 1938.

The work is a collection of Poems by Yone Noguchi, the great Japanese poet of the day. He was in India a few years ago. He was in Visvabharati for some time and he visited many of the Universities and delivered lectures. The poet himself says, "The present book is my poetical harvest in India, which I recently visited by invitation of the Universities there." There is a small sketch of the poet by the great Indian Artist, Nanda Lal Bose. There is a design on the dust cover depicting a procession of elephants, camels and various musical instruments. This is by a young Japanese artist who was at that time decorating the temple walls at Saranath. There are a few other sketches by another young Japanese artist. But what is interesting to us is not the few sketches, but the poems themselves.

Some of the poems found in the present collection appeared in certain journals and are now reproduced. The London Mercury, the Visvabharati, the Modern Review and the Indian Review are the journals in which they had appeared. There are on the whole sixty six poems. All of them are short poems, covering only a few lines. The book is a rather small one, containing only eighty pages. There is no poem which covers more than two pages. Most of them cover only a page.

The poems cover a very wide field. There is a piece about Mahatma Gandhi. The Indian scenes, ancient Indian Art as preserved in Ajanta and Ellora, modern structures like the Victoria memorial in Calcutta, ancient monuments like Taj Mahal, various types of Indian men and women, high and low, the Kali at the Calcutta temple, scenes of ancient India arising in the poet's imagination as he views some of the survivals of ancient Indian religion and life in general, ancient cities like Sarnath and modern cities like New Delhi, these are some of the subjects of the poems.

The style and the rhythm of the poems are exquisite. The pen pictures are admirable. When we read the poems, we are lifted far above the ordinary things of life which we are accustomed to REVIEWS 119

see and we see ourselves in a new world, which, though always around us, we never till now saw. Although this is the first time that the poet saw India, he has caught the spirit of India and he is able to show us India as seen by real Indian eyes. To a great poet there is no such demarcation like India and Japan. To him the world is a unit and he views the world with the eyes of a man, not of an Indian or of a Japanese. Thus he is able to see India as it really is, and he is also able to present to the readers pictures of real India. The picture is not distorted by the medium through which the scenes are presented.

Whether he sings about the Bengal Woman (the first poem) or about the Lady of Benares, whether he sings of the Trimurti and the dancing Siva, he is able to give us a very clear picture in a few lines. He sings of the Ganges and the tropical sea. There is a poem about the mango tree. The Kanjinjinga, the dawn, the forest and the sacred cow have appealed to him and he has a poem on these subjects.

The Bengali Woman with "the little vermilion mark on thy brow, clad in Saree of pale blue, hemmed round with lines of gold." About the Indian dancer he writes:

See how the snakes fit and coil.

See how the threads entangle and fray-

At bidding of rushing note of a drum, the dancer's hands and arms

Exhaust their nerves . . .

Her swarthy body (what a sinuous human vine)

Breaks and dissolves into kaleidoscopic changes of form.

The following is about Kali:

Be mad, be wild, Kali

Blacken the sky, destroy the world, Kali,

Slay all devils, build a mountain with their bones, Kali,

Accept the goat, our humble offering, Kali,

We squat on its running blood and kneel down to thee, But we are aware of a day when thy face becomes soft, Holding a love Swastika in thine arms,

Peace in thine eyes,

Thou wilt embrace us and kiss us-

Then from thy hair singing water of the Ganges will flow and prepare with fertility a bath for us.

The following lines are from the poem on the tropical sea:

Oft departing from rest, the sea rises high and wild,

Attempting to reply to the aerial melody of the sky.

The sun sinks down in the west-

The moon climbs up the east.

We have to leave our strife and home-thought in the distance,

Trusting in God and in the Compass.

The speed of the ship is fast, pacing a phantom march.

I reproduce a few lines from the poem on the mango tree:

Walk on tip-toe, quietly, quietly,

Lest the tree may awake from its sleep.

I deem the tree an ascetic whose feet are deep in the earth;

The tree surrenders to sleep akin to passion,

Its body and soul are melted into a sensual light.

With the following quotation from the poem on the cow, I close the selection:

Seeing her in the backyard rich in the shadow of banyan trees,

I was pleased with the sight of maternal affection in rubbing Her cheek against the calf's neck. The work finished, the cow Has now lain down upon the sun-glossed grass, her eyes closed

In satisfaction and joy of release from her work.

A sparrow flew down to a humb of her back,

And began to peck at the gum of her eyes. Waking or sleeping

She let the bird have its own way—an incarnation of Parvati, A symbol of love and mercy.

Noguchi is an Eastern poet, 'a mystic. His name has been known to the world as that of a great poet for nearly forty years. His poems are written in Japanese. But many of them are available in English translation. "Seen and Unseen," "The Voice of the Valley", "From the Eastern Sea", "The Summer Clouds", "The Pilgrimage"—these are some of his well known poems available in English. Many of his poems are still available only in the original Japanese.

EDITOR

History of Gujarat, by M.S. Commissariat, M.A., I.E.S. Longmans, Green and Co. Ltd., 1938.

This is the first of the two volumes of the History of Gujarat which the author has written. Only the first volume has been published, and it is hoped that the second volume will soon appear. In this work, the History begins from the year 1297 A.D. when Gujarat came under the Muhammadan rule and the first volume ends with the surrender of Gujarat to Akbar in 1573. The subsequent history till the end of the reign of Aurengazeb or perhaps a little later, as the author says in the Perface, will be dealt with in the next volume.

The material available for a comprehensive understanding of the history of India is at present very meagre. There are books and books. But still there is no book that deals with the subject with adequate thoroughness. The period to be dealt with is a long one, at least four thousand years, two thousand before the Christian era and two thousand after that. Perhaps the age preceding the Christian Era is much longer. The country is vast. One does not know if all that is commonly called Indian history is confined to the present political unit called India; or whether there was a greater India and if there was, what that greater India was. No one can dispute the influence of Indian civilization in regions beyond the present India, in ancient times. Attempts have been made to

show that the scenes of the Vedas and of the Puranas are not in India but far beyond its present borders. Words like Asuras and Panis, names of various Rishis and kings and various place-names occurring in Sanskrit Literature have been the subject matter of different kinds of investigations and even of speculations and much material has been collected to show their connection with lands far beyond the modern borders of India.

When we come to later times, Indian History splits itself into the histories of various parts of India, each having been a separate political and cultural unit for many centuries and each giving enough scope for a separate history. Elphinston has written about the Mahrattas. Tod has written about the Rajputs. The work under review is an attempt at presenting the history of Gujarat under the Muhammadan rule for about four centuries.

After a brief Preface by the author and an Introduction by Sir Denison Ross, the great authority on Persian, the work begins with an Introductory chapter in which the author traces the history of Gujarat from the earliest times to the Muhammadan period. The first chapter begins with the Muslim conquest of Gujarat and the fall of the Rajput Rule.

Then continues in thirty-nine chapters the history of Gujarat under the Muhammadan rule. There are two more chapters dealing with the Portugese and their rule over Bassein, the fortified island.

The book is a substantial volume of well over six hundred pages, well printed and beautifully bound. The Paper is good and the general appearance is very imposing. There are various maps and illustrations. The book is well worth the price of Rs. 22/.

The great increase in the materials for the history of Gujarat and the fact that no historical work of a sufficiently comprehensive or critical character for the post-Rajput period was available for the perusal of the educated public, or for consultation by officials stationed in various capacities in the districts of Gujarat, led the author over twenty-one years ago to attempt to fill up this

hiatus for at least the four centuries and a half during which the province was under Muslim sway, as the author says in the preface.

Perhaps it cannot be helped, as things are now, that there should be some relation between the subject of a work and the nationality, caste, creed or religion of the author, whenever a work of this nature is undertaken on matters connected with India. The author is a Muslim and he has undertaken to write about the Muslim period in the history of Gujarat. Non-Muslims in India may not have the necessary linguistic equipment for reading through and analysing the facts for the book, which are available mostly in Persian. But on a careful perusal of the work, I am satisfied that the author has been always guided by his historical sense and his religion has not in any way influenced his judgments. The work is the result of painstaking labour. The amount of matter amassed is something stupendous.

EDITOR

The Journal of the Sri Sankaragurukulam, Srirangam. Vol. I, No. 1, April 1939. Editor: Gurubhaktasikhamani- T. K. Balasubrahmanya Aiyar, B.A. Founder of the Sri Sankaragurukulam. Literary Advisor: Vidyasagara Vidyavacaspati P. P. Subrahmanya Sastri, B.A. (Oxon.), M.A., Curator, Govt. Oriental Manuscripts Library, and Professor of Sanskrit, Presidency College, Madras. Annual subscription: Inland Rs. 6/: Foreign sh. 12/ both post free.

This is a new journal started at Srirangam by Mr. T. K. Bala-subrahmanya Aiyar, whose contribution towards the enrichment of the published literature in Sanskrit is well know to all lovers of Sanskrit. On the literary side, he has the co-operation of Prof. P. P. S. Sastri of the Presidency College, Madras. The journal contains three original articles in Sanskrit. The first is a poem called Devistuti (Adoration of the Goddess) by the Sankaracharya of Sringeri Mut. The second is on Santiparamyamimamsa by Sri Sacchidananda Thirtha Swamigal of Mulbagal. The third is on

Sarvadarsananam Advaitamatanugunatvam (the various systems of philosophy follow the Advaita) by Venkatesa Sastri, Professor of Vedanta in the Jagadguru Vidyasthana, Bangalore.

Then there are various original works published. These publications will continue in the journal serially. The publications undertaken are:

- 1. Pancharatnakarikas by Sri Sadasiva, a poetic commentary on the Upadesapanchika of Sankarabhagavatpadacharya, edited by Mr. T. K. Balasubrahmanya Aiyar. This is No. 1 of the Srirangam Sri Sankaragurukula Series.
  - 2. Nayamanjari by Appaya Dikshita.
- 3. Sastradipika of Parthasarathi Misra with the commentary of Appaya Dikshita called Mayukhavali.
- 4. Balabharata of Agastya Pandita with the commentary Manohara by Salva Timmaya Dandanatha.

The above three works are edited by Prof. P. P. S. Sastri and form volumes in Srirangam Sri Sankara Guru Kula Series and also in the Madras Government Oriental Manuscripts Series.

- 5. Kumarasambhava Champu of Sri Sarabhoja Maharaja of Tanjore edited by Mr. T. K. Balasubrahmanya Aiyar as No. 5 in the Srirangam Sri Sankara Guru Kula Series.
- 6. Damaruka of Ghansyama Pandita (alias Aryaka) edited by Prof. P.P.S. Sastri. This forms a part of both the Srirangam and the Madras Government series.
- 7. Sringaraprakasa of Bhoja Deva also edited by Prof. P.P.S. Sastri as a part of both the Srirangam and the Madras Government Series. This is followed by four Stotra works, namely, Sri Rajarajeswarimatrikamantrastava, Parvatyashtaka, two works called Haristuti by Srinivasa Kavi.

Two books have been reviewed in this issue, and then follow the Notes in which the promoters of the journal explain their object and the scope of the journal.

Both the original articles and the works undertaken for publication are weighty and valuable, and also show an excellent variety. The Printing and get up of the journal leave nothing to be desired. We wish long life and all success to this recent-born brother of ours.

EDITOR

Ratnasamuccaya of Mehr Chand Lachhman Das, Lahore, August 1939. The firm of Mehr Chand Lachhman Das is well known to all Sanskrit Scholars. They have now published their catalogue of Sanskrit and Hindi Books made up to date. This is not a mere catalogue giving the name of the book and the price. It is something of a bibliography giving fuller information about works and authors. The work will be very useful to scholars and those in charge of Oriental Libraries. In my own research and in keeping the Adyar Library up to date in its stock of Oriental books, I have found the guidance of Mehr Chand Lachhman Das extremely helpful. We commend the book to all Sanskrit scholars and to those in charge of Oriental Libraries.

EDITOR

# OFFICE OF THE PRIME MINISTER (BIKANER STATE)

#### NOTIFICATION

(Lallgarh, the 10th April 1939)

No. 18.—In order that the public at large may get the benefit of the rare works—religious, philosophic and scientific—to be found in the State Sanskrit Library, His Highness' Government have thrown open that Library to Research Scholars all over the Country. They will be welcome to examine the works contained in the Library (which has been catalogued but not yet printed) with a view to the publication of such works as have not yet been printed.

When such a work is found by the researchist and recommended for publication, it will be examined by a Committee formed in consultation with Pandit Madan Mohan Malaviya and Mahāmahopādhyāya Rao Bahadur Pandit Gauri Shanker Ojha.

On the Committee agreeing with the opinion of the researchist that the selected work is worth being published, the Government will arrange for its publication, at its own cost, as a volume of "The Ganga Oriental Series" for the publication of which the Government have sanctioned an annual expenditure of Rs. 5,000.

Scholars, who intend to take advantage of the scheme hereby notified, may apply for permission to the Director of Education, Bikaner, to work in the Library.

Should a scholar need an honorarium to enable him to carry on research, he should apply to the same Authority either during the period or at the end of his work. Such applications will be considered but it cannot be promised that every such application will be granted.

By Command, K. N. HAKSAR, Prime Minister.

### OUR EXCHANGES

The Adhyātma Prakās'a.

The Amrta Sandesh, Madras.

The Āndhra Sāhitya Parisat Patrikā.

The Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute Poona.

The Annals of Oriental Research, Madras University.

The Archiv Orientální.

The Aryan Path.

Berichte des asien arbeitskreises, Vienna.

The Bhārata Dharma.

The Bharata Mitra.

The Buddha Prabha, Bombay.

The Bulletin of the Museum of Fine Arts, Boston.

The Bulletin L'Ecole Française D'Extréme Orient, Hanoi, Indo China.

The Bulletin of the New York Public Library.

The Cochin Government Archæologist, Trichur.

The Director of Archæology, Nizam's Dominions, Hyderabad.

The Director of Archæology, Baroda.

The Eastern Buddhist, Japan.

The Federated India, Madras.

The Hindu, Madras (Sunday Edition).

The Indian Culture, Calcutta.

The Indian Historical Quarterly, Calcutta.

The Indian Review, Madras.

The Indian Social Reformer, Bombay.

The Indian Thinker, Trivandram.

The Inner Culture.

The Jaina Antiquary.

The Jaina Gazette, Ajitas'ram, Lucknow.

The Journal of the American Oriental Society, New Haven, Conn., U.S.A.

The Journal of the Āndhra Historical Research Society, Rajahmundry.

The Journal of the Annamalai University, Annamalainagar.

The Journal of the Benares Hindu University.

The Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

The Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Town Hall, Bombay.

The Journal of the University of Bombay.

The Journal of the Greater India Society, Calcutta.

The Journal of Indian History, Mylapore, Madras.

The Journal of the K. R. Kama Oriental Institute, Bombay.

The Journal of the Madras Geographical Association.

The Journal of the Madras University.

The Journal of Oriental Research, Mylapore, Madras.

The Journal of Parapsychology, Duke University Library, Durham, North Carolina.

The Journal of Sri Sankara Gurukulam, Srirangam.

The Journal of the U.P. Historical Research Society, Lucknow.

The Kalaimagal.

The Karnāṭaka Ḥistorical Review, Dharwar.

The Karņāṭaka Sāhitya Pariṣat Patrikā.

Le Monde Oriental, Uppsala, Sweden.

The Maharaja's Sanskrit College Magazine, Mysore.

The Mīmāmsā Prakās'a, Poona.

The Missouri University Studies.

The Monumenta Nipponica, Tokyo, Japan,

The Mysore Archæological Series.

The Nāgarī Pracāriņī Patrikā, Benares City.

The New Indian Antiquary, Poona.

The New Review, Calcutta.

The New Times and Ethiopia News.

The Oriental Literary Digest, Poona.

The Philosophical Quarterly, Amalner.

The Poona Orientalist.

The Prabuddha Karņāṭaka, Mysore.

The Progress To-day, London.

The Quarterly Journal of the Mythic Society, Bangalore.

The Rama Varma Research Institute, Trichur.

The Religions, London.

The Review of Philosophy and Religion.

The Rural India, Bombay.

The Samskrta Ratnākara, Jaipur.

The Samskṛta Sāhitya Pariṣat Patrikā, Calcutta.

The Sentamil, Madura.

The S'rī, Kashmir.

The Suddha Dharma, Mylapore.

The Theosophical World, Adyar.

The Theosophist, Adyar.

The Udyāna Patrikā, Tiruvadi, Tanjore District.

The Vedanta Dipika, Sri Vaishnava Siddhanta Prachara Sabha, Ltd., Madras.

The Vis'va-Bharati Quarterly, S'antiniketan.

The World-peace, Calcutta.

The Z. D. M. G.

# Annamalai University Journal

#### PUBLISHED THRICE A YEAR

(Record of research work done in the University)

Annual Subscription: Rs. 7/- (Internal), Sh. 10 (Foreign)
Postage and V. P. Charges extra

Contributions, remittances, books for review, exchanges and correspondence regarding all matters may be addressed to

Dr. B. V. Narayanaswami Nayudu, M.A., Ph.D., B. Com., Bar-at-Law

> Professor of Economics, and Editor, Annamalai University, Annamalainagar

# OTHER PUBLICATIONS

|                         |          |                               |      | Rs. | A. |
|-------------------------|----------|-------------------------------|------|-----|----|
| Factory Labour in India |          | •••                           |      | 3   | 0  |
| Bhoja Raja              | •••      | •••                           |      | 1   | 8  |
| Swaramelakalānidhi      | •••      |                               |      | 2   | 0  |
| Navīnatarkam            | •••      | •••                           |      | 2   | 0  |
| Text and Commentary of  | Tattvavi | ibh <mark>āv</mark> ana by Pa | ara- |     |    |
| mesvara, a Comment      | ary on   | Vācaspati Mis                 | ra's |     |    |
| Tattvabindu             | •••      | •••                           |      | 3   | 0  |
| Sri Mukundamālā         | • • •    | •••                           |      | 3   | 0  |
| Svarasiddhānta Candrikā | • • •    | •••                           |      | 5   | 0  |
| Acoustics               |          | •••                           |      | 1   | 8  |

For copies apply to the Registrar, Annamalai University, Annamalainagar

#### THE NOBILITY OF WAR

Most Theosophists know, partly out of their own reading in the Science of Theosophy, and partly from Dr. Besant's statements in which they feel they have reason to repose faith, that war, however horrible its incidents may be, however great its devastation, is a divine event, sent into the world for the world's helping.

Those who do not know this will either regard war as an evil to be resisted at all costs—a very natural attitude—or will degrade the spirit of war by prostituting it to spoilation and to the commercial interests of the victors, as indeed happened during the war of 1914—18. Theosophists must give to war the nobility which is its real nature. They must constantly claim for it its high purposes. They must ceaselessly declare to the world the nature of the ends it has been sent to achieve. They must do all in their power to save war from degradation through the greed of man.

Theosophists must help those who have to bear the brunt of war to be very sure that in their sufferings, in their shatterings, in their face-to-face confrontations with death and torture, there is a great honour, a great blessing, and that verily may they count themselves among the chosen of God, of the Divine Purpose, actively to participate in the rescue of the world from the darkness in which it is in danger of being enveloped.

It may be terrible to fight. It may be terrible to endure. It may be impossible not to be afraid, not to be so afraid that almost would o run away and hide from the horror of it all.

### THE WORLD'S CHIVALRY

Yes, a thousand times yes. Yet each who fights, each who endures, each who is in mortal fear but does not run away, belongs to a splendid band within the great Order of the world's Chivalry. He or she has become a veritable knight in the cause of the peace, justice and happiness of the world. To such, be the issue death or broken life, happiness or loneliness, the end is a crown of victory.

It is, of course, a particular blessing that an individual should fight on the side of the Right. Then, indeed, is there in store for him a crown of victory, whatever its cost may be. But even if, through circumstances beyond his personal control, he must needs fight on the side of the wrong, if he be an honest and as chivalrous a fighter as he can, then too a crown may be his, for it is ever right to respond to the call of the Motherland. But there is a crown no less for him whose ardent convictions demand that he shall not take up arms, or in any other way take part in the war,

provided he be happy to suffer for his convictions, even unto martyrdom. It is best to be wise. But sincerity is also a pearl beyond price.

It is because there is so much suffering and misery associated with war that Theosophists must maintain the spirit of war at its highest level, disclose its noble aims, and show how if it be waged to noble ends it may give the whole world peace, justice and happiness. Thus do the suffering and the misery become worthwhile. The fears of death melt away in the joys of fighting for the Right and for purposes of a grandeur and far-reaching blessing inconceivably wonderful and thrilling. And the suffering and misery are realized to be consecrated and dedicated, as is death itself, upon an altar of deep sacredness, fragrant with holiness.

Then indeed is it well said:

Death is swallowed up in victory.

O death, where is thy sting? O grave, where is thy victory?

To which may be added the fitting conclusion to these pregnant words:

For God created man to be immortal, and made him to be an image of his own eternity.

How much the sooner is man moulded into the image of his own eternity as he happily and courageously surrenders the outer forms to the inner life, as he turns his back on the way of ease that he may tread the way which leads into a darkness illumined only by the Star of Conscience.

#### A HOLY WAR

In this present war, for what has Poland been fighting? For what have Britain and France been fighting? For what is India being asked to fight?

Just to put an end to the evil lunacy of Hitler? Just to make Poland, Britain, France, safe against the growing rapacity of the Hitler spirit?

Yes, doubtless for these purposes. But for far more than these. This war is a holy war. It is a crusade of righteousness against the forces of cruelty. It is a world war, and the fighting in Europe is but a symbol of the actual clash everywhere between right and wrong, in the many garbs in which these opposing forces may clothe themselves.

Every man who takes up arms even in Europe alone, every woman who gives the services appropriate to her, every individual who plays his part, of whatever nature it may be, in this holy war, IS FIGHTING FOR THE RIGHT THROUGHOUT THE WORLD.

He or she is not just fighting for his or her country. Neither is he or she just fighting because the call has gone forth, and it has to be answered. Whether those who are taking part in the war know it or not, they are fighting for peace, for justice, for freedom, for compassion—for the happiness which comes from all these, and for a happiness which is not exclusively for one part of the world or for the human kingdom alone, but for all the world, and for every kingdom of nature in it.

How heartening it would be for all to know that the individual contributions of each, however apparently insignificant, however much apparently confined to the needs of some small purpose, are in very truth streams of strength pouring into every region where wrong is triumphing over wrong. The Theosophist knows that this is so. He knows that sacrifice and service anywhere are service and sacrifice everywhere. He knows that the whole world is everywhere lifted when it is sought to be lifted anywhere.

# WHAT THE ALLIES MAY ACHIEVE

It may be that statesmen feel unable to declare how widespread are the ramifications of the war. They may fear the consequences of declaring the truth, OR IT MAY BE THAT THEY DO NOT KNOW THE TRUTH, ONLY A FRAGMENT OF IT.

But the instructed Theosophist knows that if the Allied Nations will, if their wills be strong and not weak as were their wills in the last war, the clouds of wrong may be lifted from wheresoever they may have settled, and that the Sun of Peace and Justice and Freedom may shine forth upon the world through a cloudless sky.

Not only from Europe shall the clouds of injustice be lifted—from Austria, from Czechoslovakia, from Poland. They shall be lifted from Abyssinia and from Albania. From India shall be lifted the clouds clinging about her unfree stature. From China

shall be lifted the dark clouds of Japanese rapaciousness and terrorism.

And more than this. This war shall mark a turning-point away from cruelty everywhere and from ugliness everywhere. Everywhere our younger brethren in every sub-human kingdom shall begin to cease to be subject to the lusts of men and women—to the lusts of their self-satisfactions and to the ruthlessnesses of their cruelties.

We can only dare to say that our younger brethren "shall begin to cease to be subject to the lusts of men and women," for their subjection is unlikely to end for centuries to come. The world is slow to move and slow to shake off its savageries. Not yet has it done more than begin to be civilized. To become truly civilized will take it a very long time. But it is to be hoped that the spirit of war now in our midst will stir all advance-guards of humaneness throughout the world to make unprecedented efforts, and to make humaneness a matter of practical politics in the immediate future. Theosophists must stir them so to do, and must help them so to do with all their power; for only true brotherhood between the human and the sub-human kingdoms will finally remove war from the world.

## TRUTH IN A TRIANGLE

Theosophists know well that man's inhumanity to his younger brethren is in no small measure the cause of war within the human kingdom itself. The world does not yet know this, and the absence of this knowledge is one of the world's greater ignorances. The Hitler whom we all condemn is in part constituted by those in the human kingdom who prey upon the subhuman kingdoms in their lust for flesh, for so-called sport, for evil personal adornment, and in some lands for blood-sacrifices to appease the wrathful gods.

And as cruelty begins to recede with other symptoms of our still barbaric age, so must ugliness—in truth a form of cruelty.

Wherever there is ugliness, there is the beautiful enslaved, there is the beautiful cruelly imprisoned, there is a war between the ugly and the beautiful, with ugliness as conqueror.

Ugly habits, ugly speech, ugly feelings, ugly thoughts, ugly buildings, ugly forms and colours and sounds in the so-called arts—these are seeds of war, and the very word "ugly" sounds fitly their ugliness upon our ears.

The Good, the Beautiful, the True—the glorious Triangle which reveals to us the nature of the One: wherever one of these is flouted, there is war, and a war that must be waged until the three-in-one triumph.

Theosophists know this truth, and have the duty, as it appears to me, insistently to proclaim it and plan its active realization.

GEORGE S. ARUNDALE

# THE ANCIENT INDIAN CIVILIZATION SERIES

EVER since I began my official relation with the Adyar Library in April 1926, one item in my plan of work has been to publish under the auspices of the Library a series of books bearing on the different aspects of ancient Indian Civilization. The books are to be written according to a rigid, pre-arranged plan, by well known authorities on the respective aspects of the civilization and are to be substantial both in bulk and weight, but not technical. The books are meant for educated persons who desire to know ancient Indian Civilization but have not the necessary leisure or aptitude to study it from original sources.

The Adyar Library was started in December 1886 by Col. H. S. Olcott, the President-Founder of the Theosophical Society. The Library has by this time grown into one of the foremost Institutions functioning in the field of Oriental Scholarship, by its rich collection of manuscripts and printed books and by its publications. The Library has published the Ahirbudhnya Saṃhitā in two volumes, a standard work on the Pāncarātra Literature belonging to the S'rī Vaiṣṇava religion. It has also published all the 108 Upaniṣads with a commentary. Besides the 108 Upaniṣads, the Library has made available for scholars a large number of works

which have come down as Upanisads, but which are not included in the 108 Upanisads, though some of them are fairly old and included in the Upanisads translated into Persian by Dara Shuko. Very recently the Library has issued the Pratyabijfahrdaya with the English version by Prof. Leidaeker of the German translation by Emil Baer. This is a work on Cashmerian S'aivaism. The Sangraha Cūdāmani of Govinda is another of the recent additions to Oriental Scholarship by the Library. Thus the publications of the Library have been selected from a very wide field and include important works in Sanskrit.

In 1937 the Library started to issue a Bulletin. which appears four times in the year. With the present issue (December, 1939) the Bulletin completes its third In the Bulletin have been published serially the following works:

> Rgvedavyākhyā of Mādhava, Pt I. Yogopanisads. English Translation. Melaragamalika by Mahavaidyanatha S'ivan Bhavasankrānti.

They have been also issued as separate volumes. The following works are in progress:

> Sāmaveda with the Commentaries of Mādhava and Bharatasvāmin.

Āsvalāyanagrhyasūtra with the Commentary of Devasvāmin.

Tīvānandana. An allegorical drāma on Medical Science The Samanya Vedanta Upanisads. English Translation. Ālambanaparīksā.

In due course they will be bound and made available as separate volumes. Besides these serial publications, the Bulletin also contains materials of scholarly interest in the form of original articles and detailed notes on rare and important manuscripts kept in the Library.

The publications till now undertaken are all confined to Sanskrit, a few accompanied with English translations. They satisfy the needs of a particular class of readers, a class rather narrow in range at present. Publications of Sanskrit Texts and Translations for the benefit of those who do not understand Sanskrit have been undertaken by various agencies for about a century now. The Contribution of the Adyar Library can well compare with that of any other agency in point of both volume and usefulness.

The Translations of Sanskrit works have been of very great assistance to educated persons all over the world, who do not know Sanskrit in understanding the different aspects of ancient Indian Civilization. In this connection special mention must be made of the Sacred Books of the East Series, in which a large number of Sanskrit works bearing on Indian Religion have been published under the general editorship of Max Muller, each volume translated by an authority on that particular subject. The introductions to these volumes give substantial information on the various subjects to persons who are interested in a historical and comparative study of the subject. The Harvard Oriental Series under the general editorship of Lanman is now doing a similar service in the field of Oriental Scholarship.

However much the literature now available may serve the needs of the readers interested in understanding ancient Indian civilization, there is still a class of readers, a very wide class indeed, who require something which is not provided in any serial or isolated publication till now undertaken. There are many persons who require something more than original texts made available in a language known to them, with or without a critical and historical account of the subject contained in an Introduction. They require a systematic treatment of the subject after a full analysis and study of all the works bearing on the subject, a presentation of the subject which is both reliable and comprehensive but at the same time not at all technical, a work which satisfies his intellectual needs but which does not tax his intellectual powers.

Another need of such readers is that they must know where to look for all the varying aspects of ancient Indian Civilisation. As things are, different aspects may be available in publications from different agencies in different places and started and functioning at different times. They have neither the leisure nor the facility to find out where all the information connected with ancient Indian Civilisation can be had. A third need of such readers is uniformity of presentation. is true that there are different Series started in which, apart from translations of original texts, there are general presentations of subjects coming within the field of ancient civilisation. But there is no series in which the titles for such presentation of aspects of ancient Indian Civilisation have been selected according to a pre-arranged plan, so that the entire series will ultimately comprehend the whole field. Thus the readers have to look for the information in different directions. On account of the differences in the scope of the series and in the object kept in view in issuing the series, there is a lack of uniformity which puzzles as much as helps the reader in his studies.

Again in matters of topical interest, there is an enormous difference of opinion among various scholars on the same subject, since most of the presentations are undertaken from a partisan point of view, with the objects of upholding or of condemning a particular doctrine. In the matter of ancient Indian political institutions and the relation of the individual to the State, in the matter of caste system, in the matter of the position of women in society and in the matter of the general trend of the civilisation, in all these matters there are very divergent and irreconcilable opinions expressed by persons who are held as authorities on the subjects. There are no books which can be safely left in the hands of students as text books, in which there is an impartial, academic presentation of the issues arising out of the subject.

Problems connected with India, both ancient and modern, are looming large in the minds of thinking men of modern times. One school of thought holds that India along with all the oriental countries, had been for millenniums submerged in the darkness of primitive ignorance, that civilisation is a modern human product starting from and having its foundations on the Greek and Roman civilisations and that India along with other oriental countries is now learning the elements of human civilisation at the hands of the Western nations who have inherited the Greek and Roman Civilisations. There is exactly the opposite view, current even in Western countries that the East is the land of real human civilisation, of spiritual civilisation,

that the West has devoted itself to the transient and fleeting aspects of man's life, that modern European civilisation is breaking down and Europe has to learn in the near future the rudiments of real human civilisation from the East, and especially from India.

In India itself, there has been a tendency among the educated people to discount the value of a knowledge of ancient Indian Civilisation in their national life and in their individual life. It was the fashionable opinion that Indians can learn all they need from Europe and that India has learned its notions of freedom from its contact with modern Europe with its traditions of Greek and Roman civilisations. But times are changing and leaders of India are slowly realising the need for Indians to fall back on their ancient civilisation in their endeavour to attain and consolidate national Different leaders have different notions regarding what constitute Indian Civilisation; but there is the common factor in the recognition of the value of knowing the ancient civilization in their struggle. In all matters connected with reforms touching the social and religious life of Indians, essentially of the Hindus, leaders have found it necessary to establish the justness of the proposed reform by an appeal to conditions obtaining in ancient India as revealed in ancient works. In the abolition of caste system and untouchability, in the prevention of alcoholic drinks, in the prevention of child marriages, in the removal of the restrictions on temple entry among the different communities of the Hindus, the appeal of the leaders advocating the change and the reform have been not so much to the needs of modern conditions as to their support from ancient practices and customs.

When we come to the actual literature available for an understanding of ancient Indian Civilisation, the conditions are not at all prosperous. The original Sanskrit texts, covering in their growth a period to be counted in thousands of years, presents to the uninitiated nothing but a vast mass of confusion and contradictions. Even in Sanskrit a large number of works are not available in print and even the many that are printed present a clumsy appearance. It is true that a large number of scholars are engaged in the study of this literature and wonderful results are produced by their labours. But the needs of those who are not scholars, who are not specialists, who are only ordinary educated persons with their own private avocations with little time for serious study, are still being starved.

In consideration of the situation portrayed above, I find that there is at present a real need for a few volumes bearing on the different aspects of ancient Indian Civilization, published in a uniform series. The Adyar Library will undertake the publication and the management of the business aspect of it. Each book is to be written by a scholar who is an authority on the aspect dealt with in that book. The entire field will be divided into a certain number of titles, so that all the books when published, will together comprehend the entire field. The books are to be sufficiently handy and at the same time fairly substantial so far as the matter goes. No essential point is to be ignored. Details and technicalities will be avoided. No knowledge, not even a casual prior acquaintance with original

texts bearing on ancient Indian Civilisation will be presumed from the readers. It is meant for the general educated public.

It is proposed that for the time being the series will contain thirty titles and they are given below.

(1) Pre-historic India; (2) Indian History up to A.D; (3) Vedic Literature; (4) Vedic Ritualism; 1000 (5) Vedic Religion; (6) Upanisads; (7) History of the Darsanas up to 1000 A.D.; (8) Mathematics and Astronomy; (9) Architecture; (10) Sculpture and Painting; (11) Rāmāyana; (12) Mahābhārata; (13) Purānas; (14) Sanskrit Literature: History up to 1000 A.D; (15) Sanskrit Literature: Major; (16) Sanskrit Literature: Minor; (17) Buddhism in India, Ceylon and Burma; (18) Buddhism outside India; (19) Jainism; (20) Prakrit and Pali Literature; (21) Alankāra: (22) Nāṭya, Saṅgīta, Erotics, etc.; (23) Grammar and Lexicography; (24) Law and Custom; (25) Medicine, Rasastra, etc.; (26) Religious Sects I: S'aiva and S'ākta; (27) Religious Sects II: Vaisnava; (28) Religion and Metaphysics; (29) Psychology and Ethics; (30) Logic and Epistemology.

As proposed at present, the series will be confined to what can be called ancient Indian Civilization, for which 1000 A.D. is put as the limit. It is true that such a demarcation is arbitrary. In dealing with many titles in the list, it will be necessary to carry on the presentation of the subject somewhat beyond this limit. But the line is the only convenient one and will be shifted one way or other as occasion may demand such deviation. The treatment of the subject will not suffer either in unity or fullness for the sake of respecting this line.

A word of explanation may not be out of place regarding Indian Philosophy. Usually this is dealt with under the headings of the six well-known systems, along with Buddhistic and Jain Philosophy. Here it is proposed to deal with the subject under titles of the various topics; all problems in the various systems will be presented under this scheme.

Since the undertaking is not on any commercial basis and is not motived by financial gain, and since it is hoped that with the co-operation of scholars, the overhead charges for the production of the books in the series can be kept at a very low level, it will be possible to keep the price of the books in the series sufficiently low, so that even persons of average means can own a set. It is estimated that each volume may contain on an average three hundred pages of the demi octavo size. The price per copy may be in the neighbourhood of three rupees.

The plan is to approach scholars immediately; and it is hoped that a few works can be got ready in the course of a year and that the printing of the books can be started in 1941. It is also my expectation that the entire series can be completed within five or six years after the printing starts. Each book will be issued as soon as its printing is finished. But the books may not be published in the serial order indicated above.

In this undertaking I have the co-operation as editors of Mr. K. A. Nilakanta Sastri, the Professor of Indian History and Archaeology, and of Mr. S. S. Suryanarayana Sastri, the Reader in Indian Philosophy, both my colleagues in the University of Madras, so that we three form the general editors of the series.

C. Kunhan Raja Editor, Adyar Library Bulletin

1st December, 1939

## MANUSCRIPTS NOTES

## Dr. C. Kunhan Raja

## THE COMMENTARIES ON THE AITAREYA BRĀHMAŅA

(Continued from p. 67)

#### By

- i. Bhattabhāskara
- ii. Govindasvāmin
- iii. Şadgurus'işya

The general statements about commenting on a work continues:

suduşkaratamafi cedam brāhmaņārthopavarņanam mātur anke nisanņena yathā bālena candramāḥ

āhūyamāno nābhyeti tadvad vedārtha īpsitaḥ tathāpi guruṣaṭkokter eṣā vṛṭtiḥ pravartyate

brāhmaṇāraṇyakadraṣṭre mātṛs'okaughahāriṇe mahidāsaitareyāya namo bhūyo namo namaḥ

Here there is the narration of the story of Aitareya. I quote the entire section. The text is not at all correct.

atraitareyarşimahetihāsam purāṇavedoditam āhur āryāḥ āsīd vipro yajñavalko dvibhāryas tasya dvitīyām itareti cāhuḥ

sa jyesthayākrstacittah priyān tām uktvā dvitīyām itareti hoce tasyāñ jāto 'tha s'is'uḥ saṃrudan sa prokto mātrā kaṣṭa tūṣṇīm bhaveti

anekajanmasmrtiyogabhājā mūkāyitan tena mahātmanāpi yad vāsudeveti mahat tu nāma viṣṇoh pravakṣyāmi tadaiva maunī

anyaih pralāpaih kim iheti matvā jajāpa japyam paramam mumuksuh jyesthāsutā vāgmino darpayuktās ceruh saputrām itarām prahasya

āhūtās te yājanāyānyades'e yiyakṣuṇā kenacid brāhmaṇena prayogeṣu kus'alā darpayuktāḥ samam pitrāyājayaṃs te sametya

tasmād des'ād āgatāh kecid atra grhe yajnan tam pravrttam pras'aṃsuḥ svaputrapūjās'ravaṇena hṛṣṭā jyeṣṭhā sapatnīm itarām nirīkṣya

svamūkaputrasya samīpam etya svajanma putrañ ca vigarhayantī uvāca s'okāgnividīptadehā

. . . mānam vicintam

pratyukto muñca vācam suteti vakṣyāmi vācam tava harṣasiddhyai yatrāsate bhrātaro me pitā ca

gatvā vadisyāmi tu tatra vācam ity uktvāgān mūkarūpo mahātmā bhaktim vahan pundarīkāyatākṣe meghaughasañchannadivākarābhah bhasmapraticchannahutās'anābho yajñe sthitā bhrātaro darpayuktāḥ āyāntam ālakṣya ca mūkam enam mūkasya yajñe kim iheti dantān

prakās'ya te cakrur athāṭṭahāsam sa cāpi tam yajñam anupravis'ya āroḍhum aṅkam pitaram prapede mā māsprākṣo mūḍha duṣṭeti coktvā

kruddhaḥ pitā nyarudhat tv aitareyam brahmābhibhūtāni tṛṇāvarāṇi na sehire tasya tadāvamānam

viṣṇupriyadvādas'avarṇamantrajapaprasaṃkṣālitaduḥkharās'eḥ brahmarṣimukhyasya samastavedavedāṅganiṣṇātavis'uddhabuddheḥ

kṣamā guṇādhārabhūta tu devī devī tadā nās'akat tad dhi soḍhum sadohavirdhānatalam vidārya sahasrasūryodgamatulyarūpā

ūrdhvañ jagāmātmavibhūṣaṇais' ca mahādbhutaih s'obhitasarvadehā suvarṇamuktāmaṇiratnacitram siṃhāsanam sarvatobhadram ās'u

svayan karābhyām kamalopamābhyām tasmai dadau sāsanam divyarūpā pitrā sapatnītanayaih sadasyair dṛṣṭā surarṣipramukhais' ca bhūtaih

uvāca cainam smitas'obhivaktrā viṣṇoḥ priyā sā dharaṇīdharasya kumāra kin te pitur aṅkakena sutaiḥ sapatnyāḥ parimarditena brahmādipitrā khalu visnunā tvam samlālito mām dharanīti viddhi mayopanītam tv adhiroha putra siṃhāsanam sarvatobhadram ās'u

atrādhirūḍhasya tava prasādam kariṣyati brahmagarbho 'bjanābhaḥ s'rutvā dharitryā vacanam sa cāpi sarvair dṛṣṭas tv ārurohāsanan tat

athādhirūḍhasya tadāvir āsīd agnyādikam dvis tṛṇute 'ntikañ ca catvāriṃs'adbrāhmaṇam prāyaṇīyādy ahnāñ caturviṃs'atikena yuktam

eṣām aṅgair dikṣaṇīyādibhis ca prāsaṅgikai rājadharmādhibhis ca samāpy sa brāhmaṇam sarvamantre kṛtvoṅkāram virato brahmaniṣṭhaḥ

brahmādibhis' codito mā viraṃsīr brahmann iti tv aitareyo mahātmā āraṇyakan trividham vai dadars'a mahāvratañ copaniṣaddvayañ ca

tatah sarve 'pūjayaṃs tam sametāh pitrādayah saha devarsisanghaih āraṇyakānte praṇavam sa kṛtvā hy avārohad āsanād bhūmidattāt

tato devi sā dharaņī tiro 'bhūt tac cāsanan te ca surarşisanghāḥ sadohavirdhānatalam vitīrņam sus'liṣṭam āsīd vavṛte 'tha yajṇaḥ athetarā sarvalokaprasiddham tadbrāhmaṇāraṇyakadars'anam vai s'rutvā jaharṣātha pitā sametya

sahaiva putrair itarām saputrām

apūjayat sā sapatnī tathainām asāntvayat tatsutañ caitareyam sa cāpi mātuḥ priyakṛn maharṣiḥ pitrādibhiḥ samanujñāta eva

vanam prāpat tatra taptvā tapas ca prāpa brahma durvacam sūridrs yam sa caitareyas tv itarāsutatvāt strībhyo dhakā mahidāsas tathaisah

mahipraņītāsana āsanāc ca sāmbā sapatnīmadanās'anāc ca mahādānād vedarūpāc ca nāma tridhā niruktam tu pṛṣodarādi

kathā caiṣā mahidāsaitareyī s'rutā proktā saṃsmṛtā pūjitā ca s'raddhānvitair āstikaiḥ sarvasiddhyai prakalpatety evam āhur mahāntaḥ

The story is not found in the other two commentaries of the Brāhmaṇa described already in these Notes. The story appears in a brief form narrated in prose in the commentary of Sāyaṇa. I give below the story given there for the sake of comparison. There are some differences between the two parrations on minor details.

kasya cit khalu maharser bahvyah patnyo vidyante. tāsām medhye kasyās' cid itareti nāmadheyam. tasyā itarāyah putromahidāsākhyah kumārah, tadīyasya tu pitur bhāryāntaraputresveva snehātis'ayo na tu mahidāse. tatah kasyāncid yajnasabhāyām tam mahidāsam avajnāyānyān putrān svotsange sthāpayāmāsa. tadānīm khinnavadanam mahidāsam avagatyetarākhyā tanmātā svakīyakuladevatām bhūmin anusasmāra. sā ca bhūmir devatā divyamūrtidharā satī yajnasabhāyām samāgatya mahidāsāya divyam simhāsanan datvā tatrainam upaves'ya sarvesv eva kumāresu pāndityādhikyam avagamayyaitadbrāhmanapratibhāsanarūpam varan dadau. tadanugrahāt

tasya mahidāsaya manasā agnir vai devānām avamah ityādikam stṛṇute stṛṇute ityantam catvāriṃsadadhyāyopetam brāhmaṇam prādurabhūt. tata ūrdhvam atha mahāvratam ityādikam ācāryā ācāryā ityantam āraṇyakavratarūpam ca brāhmaṇam āvir abhūt.

Sadguru is earlier than Sāyana and in Sadguru's version we have a more detailed narration in poetry. I have given the entire story above, with the few breaks in the manuscript.

Then the commentary begins as: prathaman tāvad dikṣaṇiyām jyotiṣṭomāngabhūtām iṣṭim vidhātum taddevate agnāviṣṇū stauti. There are many statements in the commentary that may be interesting. On agnir vai devānām avamah, there is the statement:

mantras' ca bhavati—
agnir mukham prathamo devatānām
iti.

## Then continues:

nighantau pārthive kānde pathyate cāgnir āditah

On visnuh paramah there is the statement:

devatānām sangatānām uttamo visņur āsīt iti hi mantram.

## Then continues:

viṣṇus' ca devatākāṇḍe dyusthāne tūttame sthitaḥ kiñ ca

jyotistomantasamsthayam aptoryame mahakratau trayastrims'ac chastrayute visnuh s'astre 'ntime sthitah

jyotistomādiyajñesu sarvatraivāgnir āditaḥ ādyāntas'astrasthitayos tayor uttamamukhyatā

The next mantra is: āgnāvaiṣṇavam purolās'am . . . kapālam. On this there is the statement:

an sāsya devatādvandvād ānanvīdhih padadvaye idvīddhau viṣṇau niṣedha ity ānann iha vārtikāt

dikşateh sankalpanārthāt karaņeniyarā padam cho bhāve lyuţo 'nupravacanādeh prayojane ekādas'akapāleṣu puroḍās'as tu saṃskṛtaḥ dvigor lug anapatye 'ṇaḥ saṃskṛtambhakṣasūtrataḥ

The commentary thus proceeds in prose and verse interspersed. The first chapter ends:

sarvalokah svadrstena viruddhan na s'rnoto hi.

This is on the mantra ending with s'raddadhāti towards the end of the chapter; the commentary ends:

dviruktih sūcayaty atra hy adhyāyasya samāpanam.

This is on the repetition of the word bhavati at the end of the chapter. The second chapter begins:

prathame dikşaniyeştih prayaniyatha kathyate.

The third chapter begins:

dvitīye prāyaniyoktā sahaivodayanīyayā somavikrayadhānārtham itihāsam bravīty atha

(To be continued)

## MANUSCRIPTS NOTES

By K. Madhava Krishna Sarma

HITHERTO UNKNOWN COLOPHON TO HARA-DATTA'S COMMENTARY ON THE EKĀGNIKĀŅŅA

Haradatta's commentary on the Ekāgnikānda has been published along with the text in the Mysore Government Oriental Library Series. This edition does not contain any colophon in verse at the end of the commentary; nor have I so far come across any reference to one occurring there in the various notices of MSS. of this work. Among the 7 MSS. of the work belonging to the Adyar Library (Catalogue, Part I, p. 9 b) two bearing the shelfnumbers 29 J 12 and 29 C 9 have the following verse at the end.

# आपस्तम्बस्य शिष्येण हरदत्तेन धीमता । एकाग्निकाण्डमन्त्राणां व्याख्या सम्यककृता मया ॥

Both the MSS. are in Grantha and are old. The colophon is important giving as it does the name of the teacher of the commentator. The identity of Haradatta—the present commentator and of Haradatta—the commentator of the Āpastamba Dharma and Grhya Sūtras has been accepted by all; but as to his being also the author of the Padamañjarī, there is difference of opinion. While Bühler leaves the question an open one, A. Mahadeva Sastri identifies the author of the Ujjvalā with the grammarian on the basis of concurrence of opinions regarding the use of 'a' at the end of a Pratyabhivādana-vākya (Vide A. Mahadeva Sastri's Preface to the Āpastambadharmasūtra, Mysore G. O. L. Series, No. 15). The latter view is held by P. V. Kane also (History of Dharma-Sāstra, pp. 351-352). It is, however, deserving of notice here that while the grammarian in his introductory verse—

## तातं पद्म (रुद्र) कुमाराख्यं प्रणम्याम्बां श्रियं तथा । ज्येष्ठं चाग्निकुमाराख्यमाचार्यमपराजितम् ॥

mentions Aparājita as his Ācārya, the commentator on the Ekāgnikānda says that he is the disciple of one Āpastamba.

## A SANDHYĀVANDANA BHĀŞYA

On p. 15b, Part I, the Adyar Library Catalogue notices a MS. of सन्ध्यावन्दनभाष्यम्— हरदतीयम्. The commentary contained in this number does not attribute itself to Haradatta, though, according to its introductory verse, it is based on his explanations of Mantras. The identity of the commentator (or is he only a compiler?) is not clear. It begins thus:

स्मृते सक्छक्रस्याणभाजनं यत्र जायते । पुरुषस्तमजंनित्यं बजामि शरणं हरिम् ॥ अत्र च हरदत्तेन मन्त्राथोंऽभिहितक्शुभः । सन्ध्यावन्दनमन्त्रस्य तद् भाष्यं लिखितं मया ॥

आपो हि ष्ठा मयोभुवः । हे आपः यूयं मयोभुव स्थ । मय इति सुख-नाम । तस्य भुव स्थ । दीर्घरछान्दसः । हिराब्दः प्रसिद्धौ । ता न ऊर्जे दधातन । ताः यूयं नः अस्मान् ऊर्जे अन्नाय दधातन । यक्त (धतः?) अन्नमस्मभ्यं धत्तेत्यर्थः । महे रणाय चक्षसे । महे महीतरणाय रमणीयाय चक्षसे दर्शनाय महदि(द्र)मणीयज्ञानमस्मभ्यं धत्तेत्यर्थः । यो वः शिवतमो रसः । युष्मत्संबन्धी यश्शिवतमो रसः सुखातिशयहेतुरसनेन्द्रियप्राह्यः । तस्य भाजयते-हनः । तस्य दितीयात्थें षष्ठी । तं रसं भाजयत प्रापयत । इह छोके । नः अस्मान् । उशतीरिव मातरः । किमिव । उशन्त्यः कामयमानाः मातरः पुत्रान् क्षीरादिरसेन भाजयन्ति ।

Ends thus: बिम्ना + स्य | सिळ्लस्य | मध्या + भ: | श्रेष्ठ: छोहिताक्ष: | पङ्कजाक्ष: | विख्यों विपश्चित् | विशुद्धदृष्टि: | मनसा पुनातु | शोधयतु । स्वपरिप्रहृयोग्य: स्वयमे(व)करोत्विद्यर्थ: |

विभवेऽब्दे सिते पक्षे दक्षिणे (अयने) मया । सुदर्शनेन लिखितं (copied?) सन्ध्यावन्दनभाष्यकम् । शुभमस्तु ॥

There is a Sandhyāvandana-bhāṣya by Sudars'ana Sūri published as No. 27 in the S'āstramuktāvali Series (Conjeevaram, 1906), by P. B. Ananthachariar. This is not that.

On p. 10a, Part I, the Adyar Library Catalogue gives under the entry पुरुषसूक्तभाष्यम्-सायणाचार्य (भाषवाचार्य) कृतम् a MS. bearing the shelf-number 11 D 21. On examination I found it to be Mahidhara's commentary on a portion of the Vājasaneyi-Saṃhitā including the Puruṣa-sūkta. The commentary ends abruptly.

On p. 14a of Part I of the Adyar Library Catalogue there is given under the head श्रीसूक्तभाष्यम्-विद्यारण्यकृतम् a MS. with the shelf-number 29 F 6. On examination I found the commentary to be that by Pṛthvīdharācārya.

# THE LINGANIRNAYA: AUTHOR CALLED ALSO HEMASŪRI

On p.  $84\alpha$ , Part II, the Adyar Library Catalogue contains the following three entries.

लिङ्गनिर्णय:—हेमसूरिकृत: 27 F 64 प्र 14.

लिङ्गनिर्णयः—रामसूरिकृत: 29 F 13 प्र 13.

लिङ्गनिर्णयभूषणम् — रामसूरिकृतम् 22 M 64 प्र 14 (स्त्रीलिङ्गमात्रम्)

I examined the three MSS. and found them all containing the same work called Linganirnaya or Linganirnayabhūṣaṇa. There is, however, some interest attached to the first MS. While in the introductory verse it gives the name of the author as Rāmasūri, at the end it gives it as Hemasūri. I give the ending of the work as found in the MS.

अम्बुरुट्छराब्दरूपं हकारान्तं क्रियाविशेषणाणां कर्मत्वं नपुंसकत्वमेकत्वं वक्तव्यम् । इति नपुंसकित्वज्ञाः समाप्ताः । अध्य समासान्तप्रव्ययाः । अङ्गगान्त्रोदरस्तनकण्ठोष्ठमुखदन्ताक्षिकेशा स्त्रियाम् । बहुत्रीहिसमासांताश्चेदीकारांता भवंति । यथा संनतांगी सुगात्री शालोदरी कुंमस्तनी किंनरकण्ठी विबोष्ठी चंद्रमुखी सुदंती सुदंतित रूपद्वयं चास्ति । आयताक्षी सुकेशीत्यादि । उक्शब्दश्चोपमितबहुत्रीहिसमासांतश्चेद्कारांतो भवति । यथा रंभोरूः । कर्भोरूः । इत्यादि । संख्यापूर्वावहोरात्रिशब्दौ त्वकारांतौ पुंसि । एकाहः । द्वथहः । त्र्यहः । एकरात्रः । द्विरात्रः । त्रिरात्रः । ऋक्पूरब्धूःपथिन् —राजाहन्सखिन्शब्दाः समासांताश्चेदकारांता भवंति । यथा । अर्धर्चः । देवपुरं । निर्मलान्त्राच्याः समासांताश्चेदकारांता भवंति । यथा । अर्धर्चः । देवपुरं । निर्मलान

पस्तडाकः । समधुरः । सिरत्पथः । राजराजः । पुण्याहः । प्रियसखः । सक्थ्यक्षिनाभ्युक्षन्शब्दाः पुंवाचकबहुवीहिसमासांताश्चेदकारांता भवंति । तद्यथा । दीर्घसकथः । पुण्डरीकाक्षः । अद्यनाभः । महोक्षः । इत्यादि ।

इति हेमसूरिविरचितायां **बाल्डकौमुद्याः** लिंगनिर्णयः परिसमाप्तः । हरिः ओम् । श्रीरस्तु ॥

> स्वाज्ञानेन निवर्तते त्रिभुवनाकारेण यस्सर्वता स्वस्मै य स्वयमेव चोपदिशति स्वं शिष्यगुर्वात्मना। स्वज्ञानेन च यो द्वितीय्यसुखसद्भोदात्मना शिष्यते तस्मै विस्मयनीयशक्तिनिधये कस्मैचिदस्मै नमः॥

(Cf. the text published by P. B. Ananthachariar, Conjeevaram, 1907).

On p. 32b of Part II, the Adyar Library Catalogue has the following:

शृङ्गारभूषणम् — भट्टबाणकृतम् 19 B 68 वा 10 29 M 19 वा 20. शृङ्गारभूषणम् — वामनभट्टकृतम् 20 F 62 प्र 29.

From this one gets the impression that there are two works of the same title, one by Bhaṭṭabāṇa and another by Vāmanabhaṭṭa. On examination, however, I found all the three to be MSS. of the same work.

On p. 10a of Part I of the Adyar Library Catalogue there is mentioned a MS. of पुरुषसूक्तभाष्यम्-सायणाचार्य (माधवचार्य) इतम् with the shelf-number 25 A 54. I examined the commentary and found it to be not by Sāyaṇa but by some other author whose identity is not clear.

## REVIEWS

A Volume of Eastern and Indian Studies. Presented to Prof. F. W. Thomas, C.I.E. on his 72nd birth-day, 21 March 1939. Edited by S. M. Katre, Ph.D. (London) and P. K. Gode, M.A.

This is the extra series No. 1 of the New India Antiquary, a monthly journal of Oriental Research in Archaeology, Art, etc. This is a substantial volume of over three hundred pages well printed and well got up. There are nearly fifty articles on various subjects contributed by great orientalists of the world, both eastern and western.

It has now become more or less a regular custom that when scholars of repute attain a certain age or enter a new phase in life by retirement from a place they occupied with distinction or in any other way, the other scholars, generally under the enthusiastic initiative of younger scholars arrange to present him with a volume of essays written by his disciples, colleagues and admirers. For a scholar there is no higher gratification than to find that his disciples have faithfully followed the path along which in the earlier stages he has directed them; and the disciples, mostly poor, have no better way of demonstrating their devotion and gratitude to the teacher than to offer the fruits of what wealth he has given them.

The volume that has been presented to Prof. Thomas truly represents, by the width of the subjects covered in it and the depth of learning evinced by the contributors, the scholarship of the great professor. The professor has worked in the various parts of oriental scholarship; and in every separate field in this region he has tread, he has been able to leave behind him the traces of his labours.

REVIEWS 157

To those like myself, who have the privilege of knowing the professor very intimately, his personality and his genial nature appeal as much as his erudition appeals to scholars.

All oriental scholars owe a debt of gratitude to the energetic editors for the step they have taken to honour the professor and thereby for giving us such a splendid collection of articles on the different fields in oriental research.

EDITOR

The Critical Examination of the Philosophy of Religion, by Sadhu Santinatha. Amalner, 1938.

This is a work in two volumes containing over a thousand pages in all, in which the author deals with some religious and philosophical problems. As the author says, this is not a mere compilation of a student, but is the expression of what the author has known through self-examination. The various doctrines in the different systems of Indian philosophy are examined. The author gives his personal experience on the abstruse philosophical matters. His position can be known from the concluding sentence in the body of the book: The gospel of every Master, affirming as it does the nature of the final truth, the means and the goal of practice, is sure to be dogmatic and can in no way be asserted to be infallible. In a concluding chapter the author summarises all his agruments and concludes the book thus: The only rational and justifiable attitude appears to be this that the mystery about the ultimate problems of our knowledge and life must remain a mystery and be recognised as the mystery. The inevitable destiny to which the human understanding seems bound to submit is that it should stand amazed before the mysterious universe of experience, it should naturally feel an urge from within to attempt a rational solution of the mystery and in this attempt it should be more and more deeply and widely acquainted with mysteries within mysteries and above mysteries, and that this acquaintance will tempt it for further

and further search and ultimately it should surrender itself to the consciousness that the mystery is insoluble.

One may wonder whether, if this represents all that human intellect and soul-power is capable of, human powers are capable of anything. It may be that to an individual, the universe remains an insoluble perpetual mystery. But that does not mean that it should be so to others. If the teachings of the great masters are only dogmas to the author (and to one who does not realise their teaching it can be nothing but so), the experience of the author regarding the insolubility of the mystery of the universe is a worse dogma and cannot represent the truth about the universe. To a particular class of readers, perhaps the account of the various systems of religions and philosophies may be of some use. But one fails to see any profundity of thought or any deep experiences of a soul thirsting for knowledge which would be a guide to others who cannot dive so deep into the mystery of the universe. On reading the book, one gets more the impression of the author hopelessly wandering in a wilderness unable to proceed in the right direction and unwilling to take seriously the guidance of those who have tread the paths before. I choose to depend on the teachings of the Masters to see the light rather than to abandon the work in despair on the testimony of the author.

EDITOR

Sreemad Bhagavad Gita of Bhagavan Sri Krishna. Suddha Dharma tract No. IV. Translated into English by R. Vasudeva Row, assisted and published by T. M. Janardanam for the Suddha Dharma Mandalam Association 1939.

The Bhagavad Gita has been known to us in the recension which was commented on by Sankaracharya (whose date is now accepted as about 800 A.D.) That text contains 700 verses in 18 chapters. The text forms a part of the great Mahābhārata. It is in the form of a conversation between Arjuna and Sri Krishna; and in the course of the conversation Sri Krishna gives some teachings

REVIEWS 159

to Arjuna about man and his relation to God and also his duty to life and to the world. In a section subsequent to the place where the Gita occurs, there is a statement in the Mahābhārata itself that the text must be 745 verses.

There is a text of the Gita found in a few Kashmirian manuscripts, which has been commented by some Kashmirians, in which there are 745 verses. But that text is different from the text now presented. The text of the Suddha Dharma Mandala edition, brought out nearly a quarter of a century ago, has a commentary by Hamsa Yogin, whom the members of the Mandala hold to be far earlier than Sankaracharya. This text too has 745 verses in 24 chapters. The text of the Bhagavad Gita assumed such importance in Hindu religion and philosophy on account of the personality of Sri Krishna and on account of Sankaracharya having accepted that as one of his basic texts for his philosophy. The later Acharyas accepted Sankara's position in regard to the Gita, accepting it as a basic text and intepreted it according to their own philosophy.

It is rather preposterous to say that Sankaracharya had no access to the genuine Gita and commented on a fragment of it with many omissions. The antiquity of the recension published by the Suddha Dharma Mandala as based on the commentary by Hamsa Yogin has yet to be established. About 1000 A.D. India and the Hindu religion had begun to lose their soul and life. Religion and philosophy began to grow into matters of routine and formalism and ceased to be an expression of the life of the nation. One can very well understand how at such a time, people attempted to improve upon the genuine text of the Gita, correcting it, amending it and supplementing it—sometimes by pruning it also.

The Gita is simple and can appeal only to a real philosopher. To an intellectual there is not enough complexity. In the Suddha Dharma Mandala edition some more verses are collected from other places and brought into the simple text of the Gita. The so-called Kashmirian text tries to improve the language also in the Gita. One can very well understand the attempt of scholars to improve

upon the text of the Gita at a time when the nation's life had begun to show signs of decay. But if there was another genuine text at the time of Sankaracharya, one cannot understand how he missed it, or if he altered it, why he did so.

Regarding the discrepancy of the number of verses in the traditional text and in a later section of the Mahabharata (i.e., 700 and 745), I must confess that this is a point that requires consideration and that disturbs the peace of mind of the scholar who desires to accept the traditional text as genuine. Prof. S. K. Belvalkar has recently suggested a solution in an article contributed to the New Indian Antiquary of July 1939.

Apart from these considerations, there is little to be said about the book. The translation is simple and readable. There is an index and a glossary. The printing and get up are good. The price is As. 14 for paper bound and Re. 1-8-0 for boards. I wish the publishers had not put the name as "of Bhagavan Sri Krishna". The text is too well known to need the mention of the author and the title Bhagavad Gita contains the name Bhagavān. The book can be had of the Suddha Dharma Mandala Office, Mylapore, Madras, India.

EDITOR

India's Quest for Reality, by R. J. Jackson. The Buddhist Lodge, London, 1938.

This is a small work containing six chapters. The first two chapters deal with the Upanisads. The third deals with the Rajput teachers of India. The Yoga Philosophy, Maya and Time are the subjects of the remaining three chapters. The book is well written and readable. It will be very useful for those who do not know the original texts.

On one point I may be permitted to say a word. There was never in India such a thing as a conflict between the needs of secular life and the needs of religious life. There were Brahmins who took up arms and interested themselves in worldly affairs, and

there were Kshatriyas who were scholars, philosophers and Teachers. The tradition continued throughout the history of Indian philosophy. In the third chapter of the book there is an implication, borrowed from the modern western exponents of Hinduism, that the Vedic religion was Brahminic and that there was an eclectic movement in India led by the Kshatriyas against the priestly order. Even in the Vedas, Kshatriyas were the patrons and protectors of the Brahmins who performed the sacrifices. In the Upanisads, the Brahmins were welcome in the courts of kings and taught the highest truth to their disciples. They shared the intellectual activity along with the kings as in the previous age. About this point much has been made by modern scholars out of a mere nothing.

EDITOR

Who am I? Bhagavan Sri Ramana Maharshi. Fourth and revised edition. Price As. 2. Sri Ramanasramam, Tiruvannamalai, India, 1939.

This is a small book of 36 pages giving the teachings of Bhagavan Ramana Maharishi given by him in writing during his days of silence (1901 and 1902) to his disciple. The teachings have all the charm of what come from the heart of one who knows, who realises. The central teaching is the difference between the real self and its encumbrances like the body and senses.

EDITOR

Conquest of Sorrow, by Swami Sachchidanand. Published by K. L. Basu, Calcutta, 1939. Price As. 10.

The little book of nearly sixty pages is meant to explain the nature of sorrow as a constituent of the world and seeks to afford solace to the suffering man thereby. Sorrow is an integral part of life and is a necessary thing for thought and life. One has to subjugate sorrow than try to annihilate it.

EDITOR

### A CORRECTION

In the October issue of the Bulletin on Pages 121 to 123, there was a Review by us of the History of Gujarat written by M. S. Commissariat, M.A., I.E.S. Towards the close of that review there was an error in the statement "The author is a muslim". The author is a Parsee. We regret the error and we take this opportunity to correct the error and to express our regrets.

EDITOR

Svātmaprakāsikā. Text, Kannada Translation, notes, etc. by Y. Subba Rao. Adhyātmaprakās'akāryālaya, Holenarasipur. Price As. 3. This is one of the publications in the Adhyātmagranthāvalī Series intended to popularise the Vedanta philosophy among the laymen. The work is attributed to a S'ankaracharya. In the Introduction, Mr. Subba Rao questions Sankaracharya's authorship of the work. The editor suggests variant readings here and there. But one would wish that he had collected a few manuscripts and given the variant readings, reconstructing the correct text from the manuscripts. Extracts from the Brahma Sutra Bhāṣya and an index are given at the end. The translation is lucid and the notes are helpful, especially to those who are not acquainted with Sanskrit.

K.M.K.S.

Karma in Ancient and Modern Thought, by Oscar Ljung-ström.

This small book treats of some aspects of the thought inherent in the belief of *Karma*. The belief in karma is essentially eastern, but the west is not altogether a stranger. The reappearance of this belief in the west has been due to several influences, but the main influence is that of the Theosophical Society.

The illusion or  $M\bar{a}y\bar{a}$  as illustrated by the story of the soldier who laughed while he was being flogged is taken to mean as seeing

through the illusion. But the succeeding example (page. 8) can hardly prove the proposition, as it is a case of *dhvani* which often happens in literary works while flogging does not lead to laughing as often as *dhvani*.

Karma implies moral judgment (page 17). There is an everpresent tendency to perfect karmic justice. When the individual
uses his freedom of action in a way that unjustly hurts others and
for his own lust, the actions are imperfect and are inharmonious.
Just equilibrium would imply compensation for wrong or unjust
suffering. The argument that every event is a link in the beginningless and unbreakable chain of causes and effects, in which no new
link can ever be inserted—each link being but the effect of a
preceding cause and itself the cause of the next link, is
held to be too simple a reasoning (page 21). There are
instances, where, in spite of the actual presence of responsible
elders, children have suffered physical injuries which could not be
prevented.

The doctrine of free—will is not conducive to making man an automaton. Even here practical facts differ from theoretical positions. Buddhistic philosophy considers the will to live  $(trsn\bar{a})$  as the cause of reincarnation, and it is stored in our skandhas.

The conclusions recorded are that the examination of the essential doctrine of Karma reveals some appealing and attractive beliefs. It has balm for our wounds. It corrects the evil-doer. It sternly teaches us the lessons in life, making us wiser. Our investments in karma are 'gilt-edged' securities and every good endeavour in time is sure of success. The book is interesting though it contains some assertions.

A. N. KRISHNAN

Narada's Aphorisms on Bhakti with English translation, edited by Y. Subrahmanya Sarma, The Adhyātama Prakās'a Kāryālaya, Holenarasipur, Mysore Railway, 1938.

The book under review is a very popular treatise in India and there are already a few editions of the work in the various scripts of the country. The present edition aims at giving the work a wider circulation than at the present moment. With that end in view, aids to the reader as are necessary for an intelligent understanding of the teaching have also been provided for. The directness and simplicity of the original have been retained without the confusing arguments of a commentary interfering with the understanding of the reader. The translation is a free rendering and not literal. The additional footnotes are intended to clarify the positions stated in the text and to supplement the information given in the translation. The sūtras have been divided into eighteen sections. The arresting influence of the bhaktimarga and the great examples of the bhaktas are illustrated under the heading 'The Essence of Bhakti' in sutras 15 to 24 and sutra 83. The book deserves to be read carefully by all.

A. N. KRISHNAN

Mīmāmsāparibhāṣā, edited by Ramachandra Dattatreya Kinjavadekar Sastri. Crown 8vo, Price Re. 1.

This little book belongs to the Bhuvana Bhāratī Granthas'ala as number 8 of the series. The Mīmāmasāparibhāṣā of Kṛṣṇa-yajvā is a well-known elementary treatise in Mīmāmsā of which there are several editions. This book is particularly interesting for the Marāthi commentary of the editor whose work as the chief worker of the Mīmāmsāvidyālaya is largely appreciated. The work itself has been largely borrowed from the Arthasangraha of Laugākṣi Bhāskara. The edition will be of great help to the beginners in the Mahārāṣṭra.

A. N. KRISHNAN

India in World Politics, B. N. Khana, M. A., India Amrit Books, Connaught Circus, New Delhi. Crown 8vo, 1939, Rs. 2/.

In his book on the position of India in world Politics. Mr. Khana has attempted a review of the events in the history of European nations, like Germany, Russia and Italy, and the rising nations like Japan, Turkey and, perhaps, India. It must be mentioned to his credit that he has succeeded in presenting an empirical view of the tangled skein that stands for Politics, to-day. The pre-war economic and Industrial domination of the world by powers like Great Britain, the resultant economic strife, the race for markets that led to the Great War, the political repercussions of the struggle, and the new forces like Economic Nationalism and new political faiths like Nazism, Communism and Fascism; all these phases in the recent history of the world are treated in a running commentary. India's struggle for freedom from bondage is also treated in a similar manner. But the reader is left very much in doubt whether the title of the book is not misleading. He is treated to a very readable account of world history, but must look for the place occupied by India in the World Struggle, her contribution towards the solution of World Problems, elsewhere. The author, however, breaks virgin soil, when he visualises the possibility of a world where equality reigns, where the Lion and the lamb lie side by side, forgetting their mutual distrust and desires, such a state of affairs resulting from remorseless self-control, practised by every individual. Mr. Khana, as his book reveals is an optimist, and a political visionary, who rejects after consideration, the possibility of world chaos, in favour of the 'Vision Beautiful'. The reader sometimes wishes he can share in this optimism. The treatment of the subject from this angle is so good that the book provides serious amusement to the reader. It is a contribution to Political Philosophy, if one may apply the phrase, to philosophic approaches to Political problems.

K. R. SAMPATH

## OUR EXCHANGES

The Adhyātma Prakāsa.

The Amrta Sandesh, Madras.

The Andhra Sāhitya Parisat Patrikā.

The Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute Poona.

The Annals of Oriental Research, Madras University.

The Archiv Orientální.

The Aryan Path.

Berichte des asien arbeitskreises, Vienna.

The Bhārata Dharma.

The Bhārata Mitra.

The Buddha Prabhā, Bombay.

The Bulletin of the Museum of Fine Arts, Boston.

The Bulletin L'Ecole Française D'Extréme Orient, Hanoi, Indo China.

The Bulletin of the New York Public Library.

The Cochin Government Archæologist, Trichur.

The Director of Archæology, Nizam's Dominions, Hyderabad.

The Director of Archæology, Baroda.

The Eastern Buddhist, Japan.

The Federated India, Madras.

The Hindu, Madras (Sunday Edition).

The Indian Culture, Calcutta.

The Indian Historical Quarterly, Calcutta.

The Indian Review, Madras.

The Indian Social Reformer, Bombay.

The Indian Thinker, Trivandram.

The Inner Culture.

The Jaina Antiquary.

The Jaina Gazette, Ajitas'ram, Lucknow.

The Journal of the American Oriental Society, New Haven, Conn., U.S.A.

The Journal of the Andhra Historical Research Society, Rajahmundry.

The Journal of the Annamalai University, Annamalainagar.

The Journal of the Benares Hindu University.

The Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

The Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Town Hall, Bombay.

The Journal of the University of Bombay.

The Journal of the Greater India Society, Calcutta.

The Journal of Indian History, Mylapore, Madras.

The Journal of the K. R. Kama Oriental Institute, Bombay.

The Journal of the Madras Geographical Association.

The Journal of the Madras University.

The Journal of Oriental Research, Mylapore, Madras.

The Journal of Parapsychology, Duke University Library, Durham, North Carolina.

The Journal of Sri Sankara Gurukulam, Srirangam.

The Journal of the U.P. Historical Research Society, Lucknow.

The Kalaimagal.

The Karnāṭaka Historical Review, Dharwar.

The Karņāṭaka Sāhitya Pariṣat Patrikā.

Le Monde Oriental, Uppsala, Sweden.

The Maharaja's Sanskrit College Magazine, Mysore.

The Mimāmsā Prakāsa, Poona.

The Missouri University Studies.

The Monumenta Nipponica, Tokyo, Japan,

The Mysore Archæological Series.

The Nāgarī Pracāriņī Patrikā, Benares City.

The New Indian Antiquary, Poona.

The New Review, Calcutta.

The New Times and Ethiopia News.

The Oriental Literary Digest, Poona.

The Philosophical Quarterly, Amalner.

The Poona Orientalist.

The Prabuddha Karnātaka, Mysore.

The Progress To-day, London.

The Quarterly Journal of the Mythic Society, Bangalore.

The Rama Varma Research Institute, Trichur.

The Religions, London.

The Review of Philosophy and Religion.

The Rural India, Bombay.

The Samskrta Ratnākara, Jaipur.

The Samskrta Sāhitya Parisat Patrikā, Calcutta.

The Sentamil, Madura.

The S'ri, Kashmir.

The Suddha Dharma, Mylapore.

The Theosophical World, Advar.

The Theosophist, Advar.

The Udyāna Patrikā, Tiruvadi, Tanjore District.

The Vedānta Dīpikā, Sri Vaishnava Siddhanta Prachara Sabha, Ltd., Madras.

The Vis'va-Bharati Quarterly, S'antiniketan.

The World-peace, Calcutta.

The Z. D. M. G.

# THE MYTHIC SOCIETY, BANGALORE

(FOUNDED IN 1909)

## Privileges of Membership:

(i) Free supply of the Quarterly Journal published by the Society.
(ii) Use of the Reading Room and Library.

(iii) Admission to periodical lectures.

Activities of the Society:

Arranges for periodical lectures by scholars of recognised merit in the field of Indology. Publishes a Quarterly Journal embodying the transactions of the Society and Original articles on History, Archæology, Philosophy, Anthropology, Ethnology, Religion and other allied subjects and encourages researches in the above subjects.

Rates of Subscription:

Annual Subscription—Rs. 5/- Inland.

-Sh. 9/- Foreign. Do.

Life Member Donation-Rs. 100/-.

Resident Members, Associations, Libraries, Reading rooms, etc.—Rs. 5/- a year.

Moffussil Members—Rs. 3/- a year.

For further Particulars apply to:

THE GENERAL SECRETARY, Mythic Society, Daly Memorial Hall, Cenotaph Road, Bangalore City.

## **ACKNOWLEDGMENT**

We beg to acknowledge with grateful thanks the generous donation of the second instalment of Rs. 2000 received from "a friend of the Adyar Library" through the very kind offices of Mr. C. Jinarajadasa. This donation is ear-marked for the purpose of preparing a descriptive catalogue of the Manuscripts in the Library.

Adyar, 17th February, 1939 G. SRINIVASA MURTI,

Hony. Director.

अपि च।

यः स्नातोऽनि दिन्यसिन्धुसिलेले यश्चातमविद्याश्चितो येनाकारि सहस्रदक्षिणमखो यः सिद्धराश्चीयते । सोऽयं त्रयम्बकराययन्वतिलको विद्धत्कवीनां प्रभोः यत्तातस्य नृसिद्धरायमिवनस्तुल्यप्रभावोऽनुनः ॥ ७॥

य: स्नात इति । य:-त्र्यम्बकराय: । दिव्यसिन्धु:-गङ्गा, तस्या: सिळेले-तीर्थोदके । स्नातोऽजिन-स्नातवान् । प्राक्तने काले प्रजिवनां प्रवहणानामसम्भ-वात , वनगिरिभूयिष्ठानां मार्गाणां च सुदुर्गमत्वात् , दक्षिणापथात् अतिदवीयसि स्थितां गङ्गां प्रति प्रस्थानं न सर्वेषां बहुधा सुसाधमासीत् । अतः सुदुर्रुमं स्रनदीक्षानरूपं सुकृतमलभतेति प्रशंस्यते । यश्च आत्मविद्याश्रितः-अध्यात्म-शास्त्राध्ययनप्रवचनेषु निरतः । (खात्मविद्याश्रित इति पाठे साध्व्यां आत्मविद्यायां अधिगतश्रद्ध इत्यर्थ: ।) येन च सहस्रं-सहस्रसङ्खयाकानि स्वर्णानि दक्षिणा यस्मिन् स सहस्रदक्षिणः, स चासौ मखः-यज्ञः, अकारि । यः सद्भिः-विद्वद्भिः, (विद्वान् विपश्चिद्दोषज्ञ: सन् सुधी: इत्यमर: ।) साधुभिश्च । आश्रीयते-सेव्यते । स:-ताद्द्यभावविशिष्टः । अयं-अद्य प्रस्तूयमानः । यज्वनां-यथाविधिनिर्वितित-कत्नाम् , (यज्वा त विधिनेष्टवान् इत्यमरः ।) तिलकः-वरिष्ठः । त्र्यम्बकरायाख्यो यज्यतिलकः । विद्वांसश्च कवयश्च तेषां प्रभोः-धुरीणस्य । अथवा विद्वत्कवीनाम्, प्रभा: आस्थानाधिकारिण: । नृसिह्मरायमिखन:-तदाख्यया विख्यातस्य । यस्य-आनन्दरायमिखनः, तातस्य-पितुः, आनन्दरायजनकस्येति यावत्। तुल्य-प्रभाव: अनुज: तत्समानमहिमा कनीयान् भाता । अभूदिति शेष: । प्रकृतप्रबन्ध-निर्मातः आनन्दरायमिखनः पिता प्रथितः प्राज्ञप्रकाण्डो नृसिह्मरायाध्वरी । तस्य च गुणैस्तादृशैर्गरिष्टः किनष्टो भाता त्र्यम्बकरायमखी नामासीत् । प्रस्तुतस्य कवेः तित्पतिपत्रयादीनां च विपश्चिदपश्चिमत्वम्, विहितविविधाध्वरधूर्वहत्वम्, राज्याधिकारसमज्यादिनिर्वहणनिरतत्वं च कुलक्रमागतमिति निर्वर्णयन्, प्रन्थ-स्यास्य विशिष्य वक्तुवैलक्षण्यं कविः सूत्रधारमुखेन सूचयति ॥ ७॥

पारिपार्श्वकः—(सबहुमानम्) आः, ज्ञायत एवायम् । किं त्वस्य सर्वछोकः विदिता अप्येते गुणाः प्रबन्धनिर्वाहधूर्वहत्वमवबोधियतुं नेशते । यतः——

आराध्नोति यदेष भक्तिभरितो देवान् द्विजातीन् गुरून् यच श्रद्धदातनोति समये नित्यादिकर्मित्रकम् । यद्दीनेषु दयां करोति समरे शौर्यं यदालम्बते तत् सर्वं नरसिद्धयन्वसुततालाभस्य लीलायितम् ॥ ८ ॥

आ इति स्मरणद्योतकं अव्ययम् । ज्ञायत एवायम-विदितचर एव कियम: । (ज्ञात एवेत्यपि पाठान्तरम् ।) प्रबन्धनिर्वाहधूर्वहत्वं-प्रन्थरचनाक्षमत्वम् । नेशने न प्रभवन्ति । प्रन्थनिर्माणनैपुण्यविषये संभवतः संशयस्य हेतुं पद्येनानन्ति किश्वरयति ।

आराध्नोतीति । एषः-आनन्दरायमखी । भक्तिभिरतः सन् देवान ब्राह्मणान् गुरूनिप यत् आराध्नोति-पूजयित । नित्यादिकमित्रिकं-पूर्वनिर्दिष्टं निर्द्धः नैमित्तिकं काम्यं च त्रिविधं कमं । श्रद्धत्-आहितश्रद्धः सन् । समये-यथाचिनं काळे । यच आतनोति-अनुतिष्टित । दीनेषु-अिकञ्जनेषु यत् दयां करोति । समय-युद्धे । शौर्यं आलम्बते इति यत् । तत् सर्व-अभिहितं अखिलमिप गुणजातम् । नरित्सस्यज्वनः-नृतिह्मरायमखिनः, सुततालाभस्य-पुत्रत्वरूपविशिष्टफलस्य । ती-स्थायतं-विचेष्टितम् । आनन्दरायमखिनि अवलोक्यमाना अखिलाश्चेते गुणाः विभवश्च नृतिह्मरायाध्वरिणः कथंचिदिसमन् आत्मजत्वसंबन्धात् संक्रान्ताः, न तु स्वात्मनः समुद्यमबलेन प्रावीण्यप्राशस्त्येन वा जाता इति भावः । (एतित्वतुः नृतिह्मरायाध्वरिणस्तु असाधारणः प्रभावो विद्यापरिणये एवमस्ति वर्णितः

> ''नानापूर्वमहाऋतुप्रणयनैरध्यात्मसंमर्शनैः कर्मब्रह्मपथप्रचारसविता षड्दर्शनीवल्लभः । तातो यस्य किल्कैराजवसुधाधौरन्धरीगीष्पतिः क्षोणीपालकिरीटलालितपदः ख्यातो नृसिह्माध्वरी ॥ ''

इदं तु श्रोतव्यम् ।

आनन्दरायमिकनो वाल्मीकेरिव योगिनः।

इतरापेक्षणात् सारः स्वतः सारस्वतोदयः ॥ ९ ॥

म्त्रधार:—(विहस्य) मारिष, तत्त्वं न जानासि यत एवं ब्रवीिष । शृणु तावत् ।

तत्रैव तदनुजश्च प्रशंसित एवम्--

''यस्य तातानुजन्मापि यशःपावितदिङ्मुखः। त्रिवर्गफलसम्पन्नस्त्यूम्बकामात्यदीक्षितः॥''

इति॥)॥८॥

आनन्दरायेति । आनन्दरायमिखनः-कवेरस्य । योगिनः-निदिध्यासनिन्
ष्टायां बद्धश्रद्धस्य । वाल्मीकेरिव । इतरापेक्षणात्-पुरुषान्तरसंबन्धसद्भावादिति
यावत् । सारस्वतोदयः-वाक्प्रवृत्तिः । स्वतः-यहच्छ्येति भावः । सारः-रसवान् ।
अभूदिति शेषः । (प्राक् प्राचेतसः कस्यचन शापस्य वशंगतः संतप्तहृदयिश्वराय
महत्तपस्तेपे । ततः प्रसन्नचेताः परमेष्ठी स्वयमागस्य शापापनयोपायस्य उपदेशपूर्वकं रामायणरूपसारस्वतोदयस्य च तं अधिकारित्वेनानुगृहीतवानिति ऐतिहासिक्षी कथा । तथा च स्कान्दे पातालखण्डे अयोध्यामाहात्स्यनिरूपणप्रकरणे—
"शापोक्त्या हृदि सन्तमं प्राचेतसमकलम्षम् । प्रोवाच वचनं ब्रह्मा समागस्य
मुसत्कृतः । न विषीद स वै रामो मृगयां चर्तुमागतः । तस्य संवर्णनेनैव
सुश्लोक्यस्तवं भविष्यसि ॥" इति । ब्रह्मणः साहाय्यात् वाल्मीकिरिव, पितुः
साहाय्यात् आनन्दरायमखी च कवितायां प्रवृत्तो न तु स्वकीययेव शक्त्या इति
तात्पर्यम् ।) वेदक्षविर्नाम कोऽपि महाविद्वान् आनन्दरायमिखनो प्रन्थरचनायां साहाय्यं सुमहदाचितवान् इति च श्रूयते । तमेव वृत्तान्तं 'इतरापेक्षणात् सारः' इति वाक्यं सूचयतीति च वक्तुं शक्यते । कवेः सामर्थ्यस्य
स्श्रूणानिखनन्त्यायेन सर्वथा दृढीकरणार्थं एष च पूर्वपक्षप्रकारः ॥ ९ ॥

विहस्येति । विहसनं इह पारिपार्श्वकोक्त्यां अनादरसूचकम् । तत्त्वं-

आबाल्याद्पि पोषितोऽजनि मया प्रेम्णा तथा लालित-स्तेनासौ सरसामुपैतु कवितामानन्दरायाध्वरी । इत्येकक्षितिपालवंशजलधेर्देव्या गिरां जातया श्रीशाहाविनायकाकृतिभृता नूनं प्रसादः कृतः ॥ १०॥ अत एव—

> कवीनां पूर्वेषां कथमपि च चित्तेरवहितैः गृहीता या नासीत् सरसकवितासारपद्वी ।

याथार्थ्यम् । न जानासि । (त्वं न जानासि इति पाठे, तत्त्विमिति कर्मे अध्याहार्यम् ।) शृणु तावत्-भूतार्थं अभिधीयमानं आकर्णयेत्यर्थः ।

आवाल्यादिति । आवाल्यादिष-अपि शैशवात् प्रसृति । आनन्दरायः, मया-शाहभूपतिरूपया शारदादेव्येति यावत् । पोषितोऽजिन स्रिमविधितोऽभूत् । प्रेमणा तथैव लाल्तः । तेन हेतुना । असौ-आनन्दरायाध्वरी । सरसां-सहदयाखा-दिनीयाम् । कवितां उपतु-काव्यरचनानैपुण्यं आसादयतु । इति काङ्क्षिण्या । एक इति वंशनाम । एकाख्यः क्षितिपालवंशः-राजवंशः, स एव जल्धः तस्मात् । जातया-समुत्पन्नया । श्रीशाहाविनायकाकृतिभृता-श्रीमतः शहाजिनाम्नो भूपतेः खरूपं धृतवत्या । गिरां देव्या-सरखत्या । प्रसादः कृतः-अनुगृहीतः । नृनंनिश्चये । (द्वित्राः शहाजिनामधारिणो माहाराष्ट्रा नृपतयः तज्ञापुरराज्यं अशासिन्निति ज्ञायते । तेषु प्राथमिकस्य शाहभूपतेः (शहाजि) सोऽयं आनन्दरायमखी खयमासीत् सचिव इत्यवगम्यते । स च महीपतिः महान् पण्डितः सुतगं पण्डितजनपक्षपाती चासीत् । आनन्दरायमखिनि चात एत्राहितानविधिकादरातिशयश्चासीदिति प्रसिद्धिः ।) वाग्देवीप्रसादप्रतिपन्नवाग्विभवः स एष कविः खयं काव्यरचनासमर्थं आसीदिति प्रलिद्धिः ॥ १०॥

कवीनामिति । अतएव-समिधगतसरस्वतीप्रसादतयैव । या । कवितायाः सारः कवितासारः, सरसञ्चासौ कवितासारश्च सरसकवितासारः, तस्य पदवी- असौ तामाकामन् हरति नरसिद्धाध्वरिकुल-प्रदीपः सूरीणां श्रवणयुगजाड्यान्धतमसम् ॥ ११ ॥

पारिपार्श्वकः श्रीशाहराज इति नाम द्वताः सरस्वत्याः कियान् आनन्दरायमखिनि द्याविशेषः । यतः—

पुष्यत्कोतुकपद्मसंभवकरद्वन्द्वाङ्गुलीवेछन-द्वाङ्निष्पीडितचन्द्रमण्डलगल्द्यीयूषधाराससैः। वारगुम्भैर्बलवैरिधारितशचीधम्मिष्ठमछीसर-स्फारामोदमदापहैश्च कवयत्यानन्दरायाध्वरी॥ १२॥

शैली । पूर्वेषां प्राक्तनानां कवीनाम् । अवहितै:-अनन्यविषयेरिप । चितैः । कथं चिदिप । गृहीता-अवधारिता । नासीत् । तां-तादशीं सरसकविताशैलीम् । नरसिह्माध्वरिकुळप्रदीप:-गृसिह्मरायमिखनो वंशस्य प्रदीप इव प्रद्योतकः । असौ-आनन्दरायमखी । आक्रामन्-प्रावीण्येन बलात् खायतीकुर्वेन् । सूरीणां-विदुषाम् । अवणयुगस्य जाड्यं-मान्द्यम् , तदेवान्धतमसं-सहृदयास्वादनीयरसभिरतायाः किवतायाः अवणासम्भवसंभावितवेरस्यातिरेकिमिति यावत् । हरित-अपोहित । प्रदीपः स्वकीयया कान्त्या गाढं तम इव गृसिह्मरायाध्वरिकुलप्रदीपः कविरानन्दरायमखी च, न केवलं पैतृकेन प्रभावेण, किन्तु स्वसरस्वत्यापि मनीषिजन-अवणपुटानुभूतं जाड्यक्रपं गाढमन्धकारं अपोह्यति स्मेति भावः ॥ ११ ॥

वाग्देच्याः प्रसादिवशेषेण तथा कवेरस्य समुपनतं वाग्वेखरीविलसितमेव वर्णयति पुनः पुष्यदिति। आनन्दरायाध्वरी वाग्गुम्मैः कवयति-कविताप्रबन्धं रच-यति। कीद्दशेः वाग्गुम्मैः। पुष्यत्-विवर्धमानम्, कौतुकं-औत्सुक्यं यस्य तस्य पद्म-संभवस्य ब्रह्मणः, करद्वनद्वाङ्गुलीनां-हस्तद्वयस्थिताङ्गुलीनाम्, वेल्लनेन-दढाकुञ्च-नेन, द्राक् निष्पीडितात्-सत्वरमवमदितात्, चन्द्रमण्डलात्, गलन्त्याः-निस्स-रन्त्याः, पीयूषधारायाः, सिखिभिः-अमृतासारसमानगुणैः। 'राजाहस्सिखिभ्यष्टच्' युक्तमुक्तं च भावेन 'शाहभूपतिरूपेण गिरां देवी नाता दिन । कथमन्यथा अनन्यसाधारणमस्य प्रागलभयम । तदिदानीं इदगनप्रस्यान—

भर्तुं लालियतुं मुनि प्रथितुं निद्धज्जनानाश्रितान् श्रीशाहक्षितिपात्मना क्षितिगतां मत्वा गिगं देवताम् । आसिञ्चन्नसकृत् कमण्डलुजलैरङ्गानि पर्याकुलो धाता वाहनहंसपक्षपवनैस्तापं किलापोहित ॥ १३ ॥

इति सिखशब्दस्य समासे अकारान्तत्वम्। (चन्द्रमण्डलं मृथा विद्यतः इति. अत एव सुधांशुरिति चन्द्रस्य नामेति कवयः पौराणिकाश्य कथयन्ति ।) (प्रमन्संभृतकरह्वन्द्वेति पाठो न साधुः।) तथा वलवैरिणा-इन्द्रेण, धारितस्य दर्भाष्ट्रितस्य, शचीधिम्मल्लमल्लीसरस्य-इन्द्राणीकेशपाशसंयतम्ह्यंस्त्रजः, यः स्याधाने मोदः-अतिबहुलपरिमलः, तस्य मदापहैः-गर्वनिर्वासंकश्च वागुम्मिण्यनेनान्तयः। मधुरार्थगुम्मनेन सुधाधारानिष्यन्दसदशी, रसभरितसरलशब्दसंप्रधनसंपन्या संपन्तलमल्लीकुसुमपरिमलसहचरी च कवेरस्य वाग्झर्ग वाद्यान्तस्सपुगद्रसेति विध्यानान्य विशेषणह्रयमिपि विश्वदयति॥ १२॥

वाग्देवी शाहमहीपतिरूपेण वसुधामधिगतेति सृत्रधारेणोपश्चिमं उद्धेशस्य मेव पारिपार्थकः सोपपत्तिकं उपपादयित भतुमिति । भुवि । आश्चितान् स्व क्त्युनमेषं आत्मानं उपासनया सेवितान् । विद्रज्ञनान् भर्नु-जाविकाप्रदानादिना धर्तुम् । छाछियतुं-योग्यतासामध्यदिषु यथोचितां आसित्तमाविष्कुम उपन्दर्भः यितुम् । प्रथितुं-विष्वक् प्रसिद्धि विस्तारियतुं च । सर्वथा विद्वत्परिपालनगिन्दर्भा वेति भावः । श्रीशाहिक्षितिपात्मना-श्रीशाहराजक्षपेण । गिरां देवतां सम्बन्धाः । श्वितिगतां-भूलोकं अभिप्रपन्नाम् । मत्वा-समालोच्य । पर्याकुलः-मृतरां विद्वतां भूतमनाः । धाता-ब्रह्मा । कमण्डलुजलैः-कलशस्थितेः श्रीतलेः सन्दिनः । अङ्गानि-विरहसन्तापविधुराणि शिरःप्रभृतीन्यङ्गानि । असकृत-अनुश्रणम् । आसिञ्चन्-अभितः सेकैः शीतलीकुर्वन् । वाहनहंसस्य-स्वयानभूतस्य राजहंसम्य,

मुत्रधार: - तत्रियो नय भूमिकापरिग्रहाय अस्मद्रगर्य शैलूषगणम् ।

पारिपार्श्वकः: नातम् । किन्तु सन्ति कथानायकस्य जीवस्य परिजना विज्ञानशर्मप्रभृतयः । प्रतिनायकस्य च यक्ष्मणः परिजनाः पाण्डु-श्वामकासन्त्ररगुल्मातिसारप्रभृतयः । तेषां यद्यपि भूमिकाग्रहणपटवो नटनटनः पुण्डरीककल्ष्रहंसककेय्रकमय्रकसारङ्गकतरङ्गकप्रभृतयः संन-सन्ति ; तथापि प्रयोगस्य बहुत्वेन दुरवगाहतया कथमभीप्सितार्थ-सिद्धिभीविष्यतीति विचारेण व्याकृष्यत इव मे हृद्यम् ।

मृत्रधारः — यत्किञ्चदेतत् । महतामेषां सामाजिकानामनुग्रह एवास्माकम-भीष्मितमर्थं समग्रयिष्यति । यतः —

10,461/50

पक्षपर्यने:-विभूयमानगरुद्भयां समुत्थितैः वातैः । तापं-प्रियावियोगजं संतापम् । अपंहिति-उपशमयति । किलेति संभावनायाम् । विद्यया, विद्वजनपरिपालनसम्भावनादिषु विदित्तविश्वासातिशयेन च विलक्षणक्ष्मापतित्वेन विराजन्तासीत् शाहमूपतिरिति अभिहितमासीत् ॥ १३ ॥

निश्चयो जयेति । तत्-वक्तृवैलक्षण्यस्य निर्धारितत्वहेतोरित्यर्थः । वर्गे भवं वग्यंगः , अस्मानं वग्यं-अस्मद्राष्टीसंबन्धिनम् । शेल्र्ष्वगणं-नटजनसमुदायम् । (गण-शब्दः पुरिङ्गः ।) भूमिकापरिप्रहाय-तत्तत्पात्रोचितवेषधारणाय । नियोजय-आज्ञाप्य । बादं-अङ्गीकारे । कथानायकस्य जीवस्य-जीवात्मनः । (जीवराजस्येति पाठा-नतम्म ।) पुण्डरीक-केय्रकादीनि कुशीलववर्गस्थितनटानां नामानि । संनद्धन्ति-सन्ति संनद्धाः । प्रयोगस्य-अभिनयः संदर्शनीयस्य विषयस्य । अभीष्मितार्थसिद्धिः-जीवदुद्धिवज्ञानादिकान एकत्र, यक्ष्मविष्ट्चीपाण्डुप्रमृतीन् परत्र च, सदसत्प्रकारान् अपगन् जात्मगुणांश्च पात्रत्वेनोपपाद्य, कथासंविधानस्य कथंचिद्विचित्रतया घटितत्यात् , प्रवन्धस्य।स्य तादशस्य प्राज्ञजनरञ्जकत्वेन प्रयोगनिष्पादनमेव नटानां अभीष्मितार्थः, तस्य सिद्धिः-निष्पत्तिः ॥

जाडचं भिनत्ति जनयत्यिधिकं पटुत्वं सार्वज्ञमावहति संमदमातनोति । विद्वेषिवर्गविजयाय धृर्ति विधत्ते किं किं करोति न महद्भजनं जनस्य ॥ १४ ॥

पारिपार्श्वकः—एवं च मन्ये त्वया सह स्पर्धमानोऽपि विकटनामा नटवटुरभिनयविद्यायां महदनुप्रहात् त्वयैव विजेष्यत इति ।

सूत्रधारः — विकटो नाम नटवटुर्मया सह स्पर्धत इति अतत्त्वविदो वचनम् । शृणु तावत् ।

अभिनयविद्याविषये दुरहङ्काराकुलीकृतो विकटः । स नटवटुमी वाञ्चल्यभिभवितुं जीवमिव यक्ष्मा ॥ १५ ॥

जाड्यमिति । जाड्यं-मनसो मलाश्च मान्यम् । भिनत्ति-परिहरति । अधिकं पटुत्वं-ऊर्जस्वित्वम् । जनयति । सर्वज्ञस्य भावः सार्वज्ञं-सर्वतोमुख्नज्ञानवत्वम् । आवहति-आपादयति । संमदं-हर्षम् । (हर्षः प्रमोदामोदसंमदाः 
इत्यमरः ।) आतनोति-वितरतीति यावत् । विद्वेषिवर्गस्य-अञ्चर्वर्गस्य, विजयाय । 
धृति-धैर्मम् । विधत्ते । अतः महतां-सत्त्वगुणभूयिष्ठानां सहृदयानाम् , भजनंसेवनम् । जनस्य कि कि न करोति । अभीप्सितार्थस्याशेषस्यापि वितरणदृश्चे
पक्षपातानभिज्ञाभिज्ञपरिषदि अस्मत्प्रबन्धप्रयोगविधानमिति भावः । महेश्चरभजनात् तदनुप्रहेण यक्ष्मादिवैरिवर्गविजयपूर्वकस्य आत्मज्ञानजीवनमुक्तिरूपयोगानन्दयोः प्राप्तिरूपस्य फलस्य च सूचनं कृतमनेन ॥ १४ ॥

एवंचेति अनेन वाक्येन महादेवानुग्रहात् परिपन्थिभूतस्य यक्ष्मणी जीवकृतो विजयश्च विशिष्य सूच्यते । विकट इति । यक्ष्मा च विकटैर्ळक्षणीर्वि-शिष्टः खल्ल ।

अभिनयेति । अभिनयविद्यायाः-नाट्यशास्त्रस्य, विषये-परिचयात्मकेऽर्थे ।

### (नेपथ्ये)

अरे रे रीलूपापसद, 'अभिभवितुं जीवमिव यक्ष्मा' इति किम-सम्भावितमर्थं दृष्टान्तयसि ।

मयि जीवति जीवस्य स्वामिनो मन्त्रिणि प्रिये । दुर्बलो यक्ष्महतकः कथं वाभिबुभूषति ॥ १६ ॥

सूत्रधार: — (आकर्ण्य ।) मारिष, जीवराजमन्त्रिणो विज्ञानशर्मणो भूमिका-

दुरहङ्कारेण-दुष्टजनसहजेन गर्वेण "गर्वोऽभिमानोऽहङ्कारः" इयमरः । आकुली-कृतः-अभिभूतः । दुर्भरेणाहम्भावेनाभिभूतिववेकतया विद्वलीभूतचेता इयर्थः । विकटः-तन्नामा । स नटवटुः-बालिशो नटः । शैल्डषवराक इति अवहेलनगर्भितं विशेषणम् । माम् । यक्ष्मा-राजयक्ष्माख्यो रोगराट् । जीवं-नाटकस्यास्य नायक-मिव । अभिभवितुं-निग्रहीतुम् । वाञ्छति-अभिलषति । इहेदं नाटकीयफलस्य यक्ष्म-णोऽपजयपूर्वकस्य जीवविजयस्य सूचितत्वात् विद्वनं नाम नाटकाङ्गम् । "नाटकीयफले हेतुभूतस्याध्यक्षकीर्तनम् । आफलोदयमुत्साहावसानाभ्यां हि विद्व-कम् " इति भरतः ॥ १९॥

नेपथ्य इति । नेपथ्ये-यवनिकायाः पश्चाद्वागे । कुशीछवानां वेषष्य भूमिकापरिग्रहस्थछस्य च नेपथ्यमिति नाम । शैछ्षापसद-निहीनकुशीछव । असम्भावितं-अनुपपनम् । अर्थ-विषयम् ।

मयीति । स्वामिन:-राज्ञः । जीवस्य । प्रिये मन्त्रिणि-हितैषिणि सचिवे । मिय जीवित सित । दुर्बन्छ:-हीनसस्वः । यक्ष्महतकः:-दुरात्मा राजयक्ष्मा । कथं वा, अभिबुभूषित-अभिभवितुं व्यवस्यति । अभिभवितुं इच्छतीयर्थे इच्छायां सन् । स न कथंचिदिप जीवाभिभवे प्रभवतीति भावः । अनेन प्रवर्तकाल्यं नाट-काज्जं प्रस्तुतं भवित । "प्रवृत्तकाल्माश्रित्य प्रस्तावो यो विधीयते । तदाश्रयस्य पात्रस्य प्रवेशेन प्रवर्तकम्" इति भरतः । एष कथोद्धात इति चामिधीयते ।

मादाय मम कनीयान् कलहंसको रङ्गभुवमवतरित । तदावामण्यन-न्तरकरणीयाय सज्जीभवावः ।

(इति निष्क्रान्तौ ।)

#### प्रस्तावना ।

(ततः प्रविशति जीवमन्त्री विज्ञानशर्मा ।)

विज्ञानगर्मा—('अरे रे शैळ्षापसद' इलादि पिठत्वा, विचिन्त्य।) सर्वथा राज-समीपं गत्वा तदनुज्ञया यक्ष्मणः प्रवृत्तिमुपलब्धुं चारान् प्रेषयामि ।

"सूत्रधारस्य वाक्यं वा यत्र वाक्यार्थमेव वा । गृहीत्वा प्रविशेत् पात्रं कथोद्धातः स उच्यते" इति च भरतः ॥ १६ ॥

प्रस्तावनेति । सूत्रधारादिभिः नाटकप्रवर्तकैः कथावस्तु यत्र प्रस्तूयते सा प्रस्तावना । आमुखमिति प्रस्तावनाया नामान्तरम् । एवमस्ति प्रस्तावनायाः प्रतिपादितं लक्षणम्—"सूत्रधारेण सहिताः संलापं यत्र कुर्वते । नटी विदृष्टको वापि पारिपार्श्वक एव वा । आमुखं नाम तस्यैव सैव प्रस्तावना मता ॥" इति ।

जीवमन्त्रीति। (जीवराजस्य मन्त्रीति पाठान्तरम्।) विज्ञानशर्मा-शिल्पादिरूपकलासु, अन्येषु त्रिवर्गसाधनोचितेषु च शास्त्रेषु या बुद्धिः तत् विज्ञानम्। मोक्षाविषयिकी या मितः तत् ज्ञानम्। ''मोक्षे धीर्ज्ञानमन्यत्र विज्ञानं शिल्पशास्त्रयोः''
इत्यमरः। ततः प्रविशतीस्त्रत्र मुखसन्ध्याख्यस्य प्राथमिकस्य नाटकाङ्गस्योपक्रमादारभ्य प्रतिमुख-गर्भ-विमर्शाख्यान् सन्धीन् यावत् राज्ञो जीवस्य त्रैविशाक्तकृत्यवर्गसाधनोपायानां उपदेष्टा प्रधानामात्यो विज्ञानशर्मा। ततश्च निर्वहणाख्न्यस्य
नाटकोपसंहाराङ्गस्य प्रस्तावे मुक्तिसाधकमन्त्री ज्ञानशर्मा च प्रबन्धेऽस्मिन् किन्ना
प्रकरणानुरोधेन प्रस्त्यते। राजसमीपं-राज्ञो जीवस्य समीपम्। प्रवृत्ति गमनागमनबलाबलादिरूपं वृत्तान्तम्। धारणां-चित्तस्यैकाग्रप्रवृत्तिम्। धारणाख्यः सात्त्विको

अथवा 'तत्प्रवृत्त्युपल्लम्भाय प्रेषय धारणाम् ' इति मयोक्तो राजा तथा कुर्यात् । (श्रुतिमभिनीय ।)

दिश्रूदञ्चिति ताम्रचूडरिसतं यद्भूस्वदीर्घण्छुत-प्रायोवर्णिनिमं ब्रवीति तदिदं व्युष्टा निशामूदिति । स्त्रीणां निर्गमनं विह्नत्य पतिभिक्न्ते विनैवाक्षरैः क्रीडावेश्मकवाटिकाविघटनकेङ्कारपारम्परी ॥ १७॥

गुणश्च जीवपरिजनेष्वन्यतमपात्रत्वेनास्ति परिकल्पितः । "यमादिगुणसंयुक्ते मनसः स्थितिरात्मनि । धारणा प्रोच्यते सद्धियोगशास्त्रविशारदैः" इति वसिष्ठः ।

दिक्ष्विति । हस्बश्च दीर्घश्च प्छुतश्च तत्प्रायो वर्णाः-स्वराक्षराणि ते हस्व-दीर्घप्छतवर्णाः, तेषां निभं-सदशम् । ''स्वरन्यञ्चनयोवर्णः'' इति वर्णपदस्यो-भयत्र साम्यम् । ताम्रचूडस्य-कुक्कुटस्य, रसितं-एकद्वित्रिमात्रात्मकतया (कु कू२ कू३ इति) क्रमेण दीवींभवत कूजनम्। दिक्षु। उदश्वति-उच्चैः प्रसरतीति यत् । तत् तादशम् । इदं कुक्कुटकूजनोदश्चनम् । निशा-रात्रिः । व्युष्टा-प्रभाता । अभूदिति । ब्रवीति-व्यक्तमभिद्धाति । कुक्कुटानां अभितः कूजन-ध्वनेराकर्णनेन प्रभातप्राया विभावरीति विभाज्यत इति भावः । तथा ऋडार्थ वेश्मानि क्रीडावेश्मानि-क्रीडागृहाणि, तेषां कवाटिकानां विघटनानि-उद्घाटनानि, तेषां क्रेड्डाराः-कवाटार्गलकीलकादीनां अन्योन्यसंघर्षणसमुद्भवत्संरावाः, तेषां पारम्परी-सन्ततिः । पतिभिः-दियतैः सह । विद्वत्य-क्रीडित्वा । स्त्रीणाम् । निर्गमनं-क्रीडागृहेभ्यो बहिरागमनम् । विनैवाक्षरै:-वचनादृतेऽपि । ब्रूते-स्पष्टं कथयतीत्यर्थः । कवाटिकाक्रेङ्कारपारम्परी स्त्रीणां क्रीडागृहेभ्यो निर्गमनं ब्रत इत्यन्वयः । त्रिया-माया अवसाने, शर्वर्याः चतुर्थे यामे वा कुक्कुटाः प्रकृत्यैव प्रबुध्य कूजन्तीति शास्त्रमनुभवश्च ; अत एव त्रियामान्ते घुष्यति इति-'' यामघोष '' इत्यपि कुक्कुटस्य नाम । कुक्कुटकूजने सत्याकाणिते सत्यः कुलिस्त्रयः सौशील्यसंरक्षणपराः शयनगृहा-दुत्थाय निर्गच्छन्तीति च संप्रदायः । हेतुद्वयेनानेन वीतरजस्तमसां सात्त्विकानां तदिदानीं देन्या प्रसन्नया बुद्धचा सह राजा प्रतिबुध्य निवसेत्। तदुपसपीमि । (इति पुरो दृष्टिक्षेपमभिनयन्।)

चञ्चत्खेटकुपाणकञ्चुकशिरस्राकलपदृष्यद्भटा सादिन्यञ्जितवक्रमण्डलगितत्वङ्गतुरङ्गवजा । गण्डद्वन्द्वगलन्मदाम्बुमुखरीभूतद्विरेफद्विपा दृष्टचोमें कुतुकाय राजभवनद्वारोपकण्ठस्थली ॥ १८॥

सुषुतेः प्रबोधस्य समुचितो ब्राह्मो मुहूर्तः संप्राप्त इति ज्ञापितमासीत् । "रात्रेस्तु पश्चिमो यामो मुहूर्तो ब्राह्म उच्यते ।" धर्मार्थयोः स्वास्थ्यस्य च रक्षणाय स एव समीचीनः समयः । "ब्राह्मे मुहूर्ते बुध्येत धर्मार्थावनुचिन्तयन्" इति मनुः । "ब्राह्मे मुहूर्ते उत्तिष्ठेत् स्वस्थो रक्षार्थमायुषः" इति वैद्यकं च ॥ १७॥

देन्येति । जीवराजस्य देवी-महिषी बुद्धिः तया । प्रसन्नया-प्रबुद्धया । विद्यापरिणये कविरयं जीवराजस्य विद्यां नायिकामकल्पयत् । तथा चित्तद्यामी तत्र नर्मसचिवः ।

जीवस्य काल्पनिकं मानुषत्वं राजमावं च संमाव्य, तदानुगुण्येन सार्वभौ-मसाजायवैभवं वर्णयित चश्चिद्दिति । चश्चन्तः-तरलाः, खेटः-घनयष्टिरूपं आयुधम्, चर्भफलकिमिति केचित्; कृपाणः-खड्गः, कञ्चुकः, शिरस्त्रं-शिरोवेष्टनम्, त एवाकल्पाः-वेषाः, चश्चन्तः खेटाद्याकल्पाः येषां ते; ते च ते दृप्यन्तश्च आकल्प-दृप्यन्तः, दृप्यन्तः-शौर्यवैर्यवलादिभिः षृष्टाः, भटाः-योधाः यस्यां सा । परिगृही-तपरिच्छदप्रह्रणा उद्धता राजभटाः सर्वदा सज्जाः सिन्निहिताश्चेति भावः । सादिभिः-अश्वारोहैः पुरुषैः, व्यिष्ठताः-सूचनाभिः निर्दिष्टाः, याः वक्र-मण्डलगतयः-कुटिल-वर्तुलाकारा विविधा गतिविशेषाः, ताभिः त्वङ्गन्तः-चटुलपदिवन्यासपूर्वकं भ्रमन्तः ये तुरङ्गाः तेषां वजः यस्यां सा । गण्डद्वन्द्रेषु-कपोल्युगलेषु, गलत्-निस्सरत्, यत् मदाम्बु तेन मुखरीभूताः-मदसिल्लास्वादोत्तेजितत्वात् मुहू रीङ्कारमाचरन्तः, द्विरे-फाः-भ्रमराः, तैः उपलक्षिताः द्विपाः-गजाः यस्यां सा । तत्तादृशी राजभवनद्वारस्य अपि च।

प्रौढामात्यिनयुक्तमन्त्तपद्वीविस्तम्भसश्चारिणो राज्ञो दुस्सहतेजसो निशमने यद्धद्भृति द्वेषिणः । प्रासादप्रतिहारवेदिषु तथा स्नेहाङ्कपात्नस्थिताः प्रत्यूषोपगमे प्रदीपमुकुलाः कान्ति त्यजन्त्यञ्जसा ॥ १९ ॥

उपकण्ठस्थली-आसन्नभूमिः। मे दृष्ट्योः कौतुकाय-कौतूह्लाय। भवतीति होषः। उद्धतैः परिगृहीतायुधैयोधिः, विचित्रगत्या वल्रद्भिः वाजिवगैः, मदोत्कटैः मतङ्गजेश्च मण्डितस्य राजभवनप्रातिहारिकप्राङ्गणस्य प्रभावः प्रसमं अवलोकयितॄणां प्रमोदं विस्मयं चोपजनयतीति भावः॥ १८॥

राज्ञो नैजं पराक्रमं प्रभावं च प्रतिपादयति प्रौढामात्येति । प्रौढामात्येन-प्रधानसचिवेन, नियुक्ता-सन्दिष्टा (निरुक्तेति पाठो न साधीयान् ।) या मन्त्र-पदवी-गुप्तराजतन्त्रप्रयोगोपायः, तया विस्नम्भसञ्चारिणः-विश्वासपूर्वकप्रवृत्तिमतः। दुस्सहतेजसः-अतिपरुषपराक्रमदुर्दान्तस्य । जीवात्मपक्षे खयं ज्योतिषा भास-मानत्वात् दुस्सहदर्शनस्येत्यप्यर्थः । राज्ञः-जीवराजस्य । निरामने-आकर्णने दर्शने वा। 'आकर्णने निशमनं दर्शनेऽपि ' इति मेदिनी। द्वेषिण:-शत्रवः। धृतिः धैर्यम् । यद्वत् त्यजन्ति । तथा प्रासादस्य-हर्म्यस्य, प्रतिहारवेदिषु-बाह्याङ्गणवितर्दिकासु । स्नेहाः अङ्केषु येषां तानि स्नेहाङ्कारि-अन्तस्तैलानि, पात्राणि-दीपभाजनानि, तेषु स्थिताः-संलग्नाः । प्रदीपमुकुलाः-आकारतः कमल्र-कोशवद्दश्यमाना महादीपशिखाः। प्रत्यूषस्य-प्रभातस्य, उपगमे, सान्निध्ये, सवितुरुद्य इति यावत् । कान्ति अञ्जसा-झटिति व्यजन्ति । स्वयं दुर्विषहतेज:-प्रभावदुर्लेलितस्य, विशेषतश्च विज्ञानशर्माख्यिनपुणामात्यनिर्दिष्ट-निराबाधनीति-पथावलम्बननिरशङ्कप्रवृत्तिमतो जीवराजस्य श्रवणमात्रेण वैरिणो वीतविक्रमा भवन्तीति, तदातीं दिवाकरोदयसानिध्यात् दीनदशामापन्नानां दीपानां समुपनतं हीनतेजस्त्वं तस्यानुपमं तत्कालोचितं उपमानमिति च निरूप्य विषयः कविना निपुणमुपपादितः ॥ १९ ॥

### (पुरो विलोक्य)

का पुनिरयं तपश्चरणजनितप्रभुत्वगौरवेव, मामभिवर्तते । गाढोन्नद्धजटाकलापकपिलश्रीधूतबालातपा बिश्राणा भितानुलेपघवलच्छायां तन्नुं पावनीम् । भिक्षापात्रमयूरपिञ्छचयभृत्पाणिद्धया मेऽधुना काषायाम्बरधारिणी कलयित स्वान्ते धृतिं तापसी ॥ २० ॥

(निपुणं निरूप्य)

अस्यामक्षिभ्रुवं नासा रदपङ्क्ती रदच्छदः । चुबुकं मन्दहासश्च धारणायामिवेश्यते ॥ २१ ॥

केति । का पुनरियं स्यात् , या तपश्चरणेन जनितं प्रभुत्वगौरवं-आधि-कारिकप्राशस्त्यं यस्याः सेव । मां अभिवर्तते-मदभिमुखं अभियाति ।

गाढोन्नद्वेति । गाढं-दृढं यथा तथा, उन्नद्धः-उन्नमय्य निबद्धः, यो जटाकलापः-जटासंहितः, तस्य कपिलिश्रया-पिङ्गलवर्णशोभया, धूतः-तिरस्कृतः, बालातपः यया सा । भिसतस्य-विभूत्याः, अनुलेपेन-उद्भूलनेन, धवला-पाण्डुरा, छाया-कान्तिः यस्यास्ताम् । अतएव पावनीं परिशुद्धाम् । तनुं बिश्राणा । भिक्षापात्रं मयूरपिञ्छानां चयं च बिभर्तीति भिक्षापात्रमयूरपिञ्छचयमृत् पाणिद्धयं यस्याः सा । एकिस्मन् करे भिक्षाभाण्डं अपरस्मिन् मयूरपिञ्छस्तोमं च दधतीत्यर्थः । काषायाम्बरधारिणी इयं तापसी । मे स्वान्ते मम मनसि । अधुना धृति कल्यित । आर्यवेषाया अस्यास्तापस्या दर्शनेन भविष्यति भद्रमिति वदतीव स्वयं समुन्निषति धैर्यमिति भावः ॥ २०॥

अस्यामिति । अस्यां तापस्याम् । अक्षिणी च भुवौ च तासां समाहारः अक्षिभुवम् । अचतुरेत्यादिना समासान्तेऽच् ; प्राण्यङ्गत्वादेकवद्भावश्च । नासा । रदानां-दन्तानां पङ्किः रदपङ्किः । दन्तानां पङ्किद्वयस्य विद्यमानत्वात् रद-

## (ततः प्रविशति तापसीवेषा धारणा।)

धारणा । अहं खु पच्चित्थराआभिसेणणसंणाहं कस्स वि पुरिसस्स मुहादो सुदवन्तेण रण्णा 'इमं उत्तन्तं पुरं पविसिश्च नाणीहि 'त्ति पेसिद्द्धि । मए वि तावसीवेसाए तह नाणिश्च रण्णो समीवे समागमीश्चिद् । (अत्रतो दत्तदृष्टिः, स्वगतम् ।) एसो विण्णाणसम्मा श्चमचो आश्चन्छिद् । होदु । वेसेण पदारेमि णम् । जज्जिव सव्वस्सिं वि कज्जे इमस्स श्रणुमिदं विणा राश्चा ण पवट्टइ तह वि नं मह संस्थो वट्टइ ता एअकस्स पश्चासो ण भवे । (इति परिकामित ।)

[अहं खळ प्रत्यर्थिराजाभिषेणनसंनाहं कस्यापि पुरुषस्य मुखाच्छ्रुतवता राज्ञा 'इमं इतान्तं पुरं प्रविश्य जानीहि' इति प्रेषितास्मि । मयापि तापसीवेषया तथा ज्ञात्वा राज्ञः समीपे समागम्यते । एष विज्ञानशर्मा अमात्य आगच्छति । भवतु । वेषेण प्रतारयाम्येनम् । यद्यपि सर्वस्मित्रपि कार्येऽस्यानुमतिं विना राजा न प्रवर्तते तथापि यन्मम संशयो वर्तते तदेककस्य प्रकाशो न भवेत् ।]

पङ्की इति द्विवचनान्तत्वमिष संपद्यते । रदच्छद:-अधर: । चुबुकं-हनु: । (चिबुकमिति विपुलो व्यवहार: ।) मन्दहास:-लिलतं स्मितं च । धारणायां-पित्चितपूर्वायां जीवस्य पिरजनभूतायां स्त्रियामिव । ईक्ष्यते-पिरदृश्यते । अस्या-स्तापस्या मुखलक्षणानीङ्गितानि च विलक्षणानि तान्येव धारणाया: पिरचित-चराया: संवदन्तीवेति भाव: ॥ २१ ॥

धारणेति ।—धारणा नाम मनस एकाप्रता । "यमादिगुणसंयुक्ते मनसः स्थितिरात्मिन । धारणा प्रोच्यते सिद्धः योगशास्त्रिवशारदैः ॥" इति वसिष्ठः । "ध्येये चित्तस्य स्थिरबन्धनम् धारणा" इति हेमचन्द्रः । अहं खु रण्णा पेसिदिह्म (अहं खु राज्ञा प्रेषितास्मि) इस्यन्वयः । प्रस्थी चासौ राजा च प्रस्थिराजः-शत्रु-नृपतिः, तस्य अभिषेणनसंनाहं-समराय सज्जीकृतया सेनया सहामियोगरूपं समुद्यमम् । "यत्सेनयाभिगमनमरौ तदिभिषेणनम्" इस्यमरः । कस्यापि पुरुषस्य मुखाच्छूतवतेति

- मन्त्री—(स्थ्वा स्वगतम्) इयं तापसी राजप्रहिता प्रच्छना कि धारणा भवेत् । भवतु, पृच्छामि । (प्रकाशम्) अये तापसि, का त्वम् । कृत आगच्छिसि ।
- धारणा—(स्वगतम्) इमस्स पडिवअणं भासन्तरेण भणेमि । अण्णहा कहं वि जाणिस्सदि इअं सेति ।

[अस्य प्रतिवचनं भाषान्तरेण भणामि । अन्यथा कथमि ज्ञास्यति इयं सेति ।]
(प्रकाशम) अहं खळु गार्गी यक्ष्मणो राज्ञो वयस्या, देव्या गृहिण्याः स्नेहसर्वस्वभाजनं तदन्तः पुरादेवागच्छामि ।

मन्त्री—(स्वगतम्) भवेदेवेयं धारणा। तापसीवेषेण रिप्पप्रवृत्तिमुपलभ्या-गतवती। अयं स्वनामानुगुणं अभिज्ञो वा न वेति मां परीक्षितुं संस्कृतभाषया वेषानुगुणं अपलपते। प्रतिपक्षकुले च पक्षपातमात्मनः

अनेन सामान्यां किंवदन्तीमिष नैष छष्ठुतरं मत्वा तिष्ठत्यनविहत इति व्यज्यते । पुरिमिति । नगरस्यान्तः सर्वतो गत्वा भूतार्थं अवधारयेति राजाञ्चा । पुरिमिति जीवराजस्य निवासभूतनगरात्मकं देहमिष निर्दिश्यते । "तनुस्तनः संहननं शरीरं कळेवरं क्षेत्रवपः पुरिणि" इति राजिनघण्टुः । शरीरस्य बाह्याभ्यन्तराः सर्वेऽिष भागाः कथंचिदिष यक्ष्मप्रभृतिमी रिपुमिः न यथामिभूताः स्युः तथा साविहिति समुद्युक्ताया धारणाया द्वारा पुरिनरीक्षणे जीवराजो जागरूकसित्वष्ठतीति वाच्यार्थो व्यङ्गयार्थश्च । तापसीवेषधारणं परेभ्यः स्वात्मनो गोपनार्थम् । एककस्य-कस्यचिदिष । संशया-छुरहमिति न कोऽिष विदांकरोतु इति भावः । भासन्तरेणेति । प्राकृतेन व्यवहरन्त्या धारणायाः संस्कृतं भाषान्तरं भवति । गार्गीति अलीकनाम । वयस्या-सखी । सर्वे च तत् स्वं च सर्वस्वम् , स्नेह एव सर्वस्वम् , तस्य भाजनं-असाधारणप्रीतिपात्रम् । रिपुप्रवृक्ति-मिति । रिपुप्रवृक्तिम्-शत्रूणां वृक्तान्तम् । स्वनामानुगुणं-विज्ञानशोनित नाम्नोऽनु-

सूचयति । भवतु । अहमपि अजानन्निव अनुनयन् पृच्छाम्येनाम् । (प्रकाशम्) अये तापसि,

निखिलं जगतश्चरितं विज्ञातं ते समाधिनैव भवेत्। तन्मे महाप्रभावा भाग्येनासादिता भवती ॥ २२ ॥

धारणा—(स्वगतम्) मं तावितं एव्व जाणिक मह मुहादो पञ्चित्थराखण्य-उत्ति सुणिदुं अणुणअप्पकारो एसो । होदु । अहं वि अजाणन्तीव पुन्छामि । [मां तापसीमेत्र ज्ञात्वा मम मुखात् प्रस्थिराजप्रवृति थोतुं अनुनयप्रकार एषः । भवतु । अहमप्यजानतीव पृच्छामि ।] (प्रकाशम् ) कस्त्वम् । क गच्छिसि । सूनृतेन ते वचनेन साधुर्भवानिति पृच्छामि ।

मन्त्री——(स्वगतम्) इयमात्मानं गोपयति । अहमपि तथैवोत्तरयामि । (प्रकाशम्) कार्यविद्योषेऽधिकृतं जानीहि । येनैवमधिकृतस्तिक्रकेटे गच्छामि ।

रूपं यथा तथा । संस्कृतभाषयेति । अपलपते-वस्तुतस्वं निगूहते । ''अपलापस्तु निह्नवः'' इत्यमरः । (भाषान्तरं वेषानुगुणमवलम्बत इति पाठान्तरम् ।)

निखिछमिति । समाधिना-ध्यानकर्मणैव । ''मनसा ध्याननिष्पाद्यं समाधिः सोऽभिबीयते '' इति तल्लक्षणम् । जगतो निखिछं चरितम्-अशेषश्च वृत्तान्तः । ते-तव । विज्ञातं भवेत् । तत्-तस्मात् । महाप्रभावा भवती मे भाग्येन आसादिता-प्राप्ता । धारणायाश्च ताहशी शक्तिः खतस्सिद्वेति भावगर्भितमिदं विशेषणम् ॥ २२ ॥

सूनृतेनेति । सूनृतेन-प्रियेण । कार्यविशेष इति । कार्यविशेषे-विशिष्टे राजकार्ये । अधिकृतं अधिकारित्वेन नियुक्तम् । मामिति शेषः । धारणा—(स्वगतम्) एसा विपक्खजणपक्खवादिणित्ति गोपणाप्य आही एसो । [एषा विपक्षजनपक्षपातिनीति गोपनप्रकार एषः ।] (प्रकाशम ) केनाजि कृतोऽसि ।

मन्त्री—भगवति, त्वमेव जानासि । यतः प्रणिधानेन योगिनः सक्तान्य प्रत्यक्षयन्ति ।

धारणा—(स्वगतम्) कहं एदं आपडिदम् । होदु । जोड्णो निअ आसिअं करिअ अमचं बञ्चेमि । (इति ध्यागःख्टा तिःति ।)

[कथमेतदापतितम् । भवतु । योगिन इवासिकां कृत्वा अमात्यं कायामि ।

मन्त्री-(स्वगतम्) एषा खलु-

कृत्वा स्वस्तिकमासनं करयुगं विन्यस्य जानुद्वये नासाग्रापिततारका नतमृजुक्कत्यावलशं दढा। निश्वासोच्छ्वसितोपरोधघटितस्तैमित्यपीनस्तनी चित्ते मे कृतसंयमेव कुरुते धूर्ता महत् कौतुकम् ॥ २३ ॥

यत इति । प्रणिधानेन-ध्यानेन । प्रत्यक्षयन्ति-प्रत्यक्षं कुर्वन्ति । जोइणो विश्व इति स्वयं धारणया मन्त्रिणापि छन्नयोगिनीत्वं अस्या ज्ञातत्वात् योगिन इवेति इवशब्दः प्रयुक्तः । आसिकां-उपवेशम् ।

कृत्वेति । स्त्रस्तिकं-तन्नामा प्रसिद्धम् । आसनम् । योगिनः निदिष्ट्याम् नावसरे निषीदन्ति पश्चमु पद्म-स्वस्तिक-भद्द-वज्ञ-वीराख्येषु आसनेषु अन्यतम् माश्रित्य । तेषु स्वस्तिकमत्र गृहीतम् । तल्लक्षणं तु—"जानूर्वोरन्तरे सम्यनः कृत्वा पादतले उमे । ऋजुकायो विशेद्योगी स्वस्तिकं तत् प्रकीत्यते ॥" इति तन्त्रसारे । कृत्वा-स्वस्तिकासनेन स्थित्वेत्यर्थः । करयोः युगम् जानुद्वये विन्यस्य । नासाया अप्रं नासाप्रं तस्मिन् अपिते तारके यया सा ; नासिकाप्रमे च पश्यन्ती । नतं-आभुप्रम् । अवल्यं-मध्यप्रदेशम् । दढं-बल्वद्यथा तथा । ऋजूकृत्य सम्यगुन्तमय्य । स्थित्वेति शेषः । निश्वासः-बहिविस्रज्यमानो रेचकश्वासः

(यक्षाःम) परिनिष्टितं योगाभायनं भवत्याः ।

भारणा— भागित्रस्य सहस्तानः ) जीवस्य राज्ञो मन्त्री विज्ञानशर्मा भगान् ।

मर्न्जा—महाप्रभावा योगिमिद्धिमती भवती । तथाहि — वृद्धणा महत्या कृतमाहचर्या देवे निजे दिशेतभूरिभक्तिः । परधवृत्तिं विद्ती महिन्ना माधारणा तवे त्वहिते हिते च ॥ २४॥

उन्दूर्धसनं प्रणाण्य अन्तरातृपमाणः शासः, तयोः उपरोधेन-अवष्टम्भेन, घटितं-आपादितं यत् स्तिमित्यं-स्तब्धत्वमः, तेन पीने-बृह्मिते स्तने यस्याः सा । धूर्ता-वधनशाला धारणा । कृतिमध्यानवर्मणि प्रवृत्ता योगामासं प्रकटयतीति भावः । कृतसंयमेव-यथावदिहितसमाभिरिव । मे चित्ते-मम मनसि । महत् कौतुकं विशिष्य विनोदमः । कुरुते-उपजनयति ॥ २३ ॥

परिनिष्टिनमिति । योगस्य-विषयान्तरेभ्यश्चित्तवृत्तिनिरोधपूर्वकस्य ध्यान-स्य, आभामनं आसमन्तात प्रवाटनम् । योगाचरणवत् कृतकप्रकटनमिति च आन्तरोप्तर्यः । परिनिष्टिनं सम्यक् संपादितम् । कृतकध्यानकृतविषयविशेष-प्रवाटनप्रश्नातः सम्भितन्तम् । सहाप्रभावति अन्तर्विडम्बनपूर्वकं क्रियमाणा कपटप्रशंसा ।

बुद्धयेति । महत्या-प्रचलया । बुद्धया । कृतसाहचर्या-विहितसाहाय्या । धारणायाः सन्देश विपत्राणां सिवमर्श प्रहणार्थं बुद्धि पुरस्कृत्येव प्रवृत्तेः सहजन्यात् । अन्यत्र महाद्वया जीवपत्त्या बुद्धया च । निजे देवे-खाभीष्टे देवता विदेशेष । अन्यत्र स्वयीये राजेनि । दिशितभूगिमितः आविष्कृतासाधारणमितिः । महिम्रा-तपःप्रभावेण । परम्य-ईश्वरस्य, प्रवृत्ति-विपयम्, खरूपमिति यावत् । अन्यत्र परप्रवृत्ति प्रतिपत्त्यमां वृत्तान्तम् । विदती-अवगतवती । त्वम् । हिते-मिल्योगं । अहिने-रावृत्तमे च । साधारणा-समानप्रवृत्तिमती । योगिन्याः पक्षपाता-भावात् । तु खरूपर्थे । सा इति, धारणा इति च पदिविभागेन 'त्वं सा-तथा प्रसिद्धा

धारणा—(स्वगतम्) किं जाणिदम्हि अमचेण जहत्थणामधेएण नं तावसीवणणणव्याजेण अहं जेव्व विणिदा । होदु । एव्वं भणामि ।

[किं ज्ञातास्म्यमात्येन यथार्थनामधेयेन यत्तापसीवर्णनन्याजेनाहमेत्र वर्णिता । भवतु । एवं भणामि ।] (प्रकाशम् ) महान् खलु योगप्रभावः ।

यन्त्री—भगवति, तव न किञ्चित् प्राणिनामन्तर्गतमविदितमस्ति । अत-स्त्वां प्रार्थये, कथमस्माकं राजिन यक्ष्मा मन्यते । योगिन्यास्तव दुःखितेषु कथमेषां दुःखिवमुक्तिः स्यादिति चित्तपरिकर्मिविशेषः करुणा भवत्येव । योगाङ्गेषु यमेषु वाङ्मनसयोः यथार्थत्वरूपः

धारणा खलु ' इत्यपि भूताथों व्यिखतः । ' प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च कार्याकार्यः भयाभये । बन्धं मोक्षं च या वेत्ति बुद्धिः सा . . . '' इति गीतोक्तं तत्त्वं सुद्धिः सहक्रुताया धारणाया विषये व्यपदिश्यते कविना ॥ २४॥

महानिति । महान् खल्लु योगप्रभाव इति सोल्लुण्ठनं वचनम् ।

भगवतीति । अन्तर्गतं-मनसि स्थितम् । कथं मन्यते कीटशमनोभायिति।
ष्ठो भवतीति पृच्छयते । एषां-दुःखितानाम् । चित्तपरिकर्माण-मनःप्रसाधनानि, तेपां
विशेषः । तादृशिवशिषगुणत्वेन करुणा परिगण्यते । मेन्नी करुणा मृदिता उपेश्वा
इत्याख्येषु मनसः संस्कारोपकरणभूतेषु चतुर्षु गुणेषु करुणा भवत्यन्यतमा
गुणः । योगे संनिविष्टमनसां सत्त्वगुणभूयिष्टानां दुःखितजनदुर्दशापनोदनिवास्य
निर्धृतनिजप्रभेदं निर्विशेषं कारुण्यं निर्गळं स्वतः समुद्भवतीति वाक्यस्यास्य
फिलतो भावः । भवत्येव इत्यत्र एवकारः कारुण्यप्रवृत्तेः अवश्यभावित्वं आविक्करोति । योगाङ्गेषु-योगस्यावयवभूतेषु । यमेषु-शरीरसाधनापेक्षेषु नित्येषु दशम् 
कर्मसु । ''शरीरसाधनापेक्षं नित्यं यत् कर्म तद्यमः '' इत्यमरः । वाक् च मनस्य
वाङ्मनसे ; अचतुरेत्यादिना अच्पत्ययान्तो निपातः । तयोः । ययार्थत्वरूपःतथ्यात्मकः । मनसि वचसि च विषयाभिन्नत्विमिति यावत् । सत्यं नाम मनसि
स्थितस्य विषयस्य किश्चिद्ध्यविप्यसिन वाचा व्यवहरणमेव । दश् यमास्तावत्

मत्यं नाम द्वितीयो यमोऽपि तथा। अत इदं निर्विशङ्कं प्रार्थनापृर्व प्रष्टामि।

भारणा—(सम्बन्ध) नक्खराजपक्खवादिवसेसे वि जोइणीए प्रिक्छिद्रस्य जहत्थुत्तरं अभणिअ असक्षं ठादुं ति मण्णइ अमची ।

[यक्ष्मराजयक्षपातिकेषेपेऽपि योगिस्या एष्टस्य शत्रार्थोत्तरः मणित्या न शत्र्य स्थात्मिति सन्यतेऽभात्यः ।] (प्रवाशमः) किमन्यतः । प्रशत् निष्क्रमयि स्वयोः ऽयमिति मन्यते ।

मन्त्री—कथमेतदेतस्य संघटतं । सामादिषु चतुर्ष्पायेषु एकैकस्यापि प्रयोगेण सुसाधो हि रिष्णमनोरथभङ्गः ।

धारणा---निवमं दुष्करं पश्यामि ।

'अहिसा सन्यमस्तेयं वद्मचर्यं क्षमा पृतिः । दमाजंवं मिताहारः शौचं चते यमा दश '' इति हठपदीपिका । मनःप्रसाधनेषु यथा करुणाया द्वितीयत्वम्, तथा यमेषु सत्यस्यापि ितीयत्वमिति, योगिनां दुःग्वितेषु यथा करुणायाः प्रवृत्तिनं सिर्माको, तथेव वाङ्गलयंगिकव्यवृत्तिरूपं सत्यमि नंसिर्मिकं अवश्यादरणीयं च भवतित अर्थपुष्ट 'दितीयो यमोऽपि तथा ' इति वाक्यमिदं विश्विनष्टि । योगिनां दपादंहवयत्वम्, मनसि वचिम चामिन्नः वृत्तिमत्वं च विवृण्यन् मन्त्री स्वसमीवित्यायं तन्मुखां ज्ञगृतीयः योगिनां निषुणमेवं उपरणद्वि । अतः-एवं विदित्तन्यमान् स्वत्यादित्यर्थः । निर्वशङ्कः चीतमयं यथातथा । पुरादिति । पुरात्नमगमन् , अरीविति च । अयं-जीवराजः । कथमेतदि । एतत-पुरात् निष्क्रमण्यापान् , अरीविति च । अयं-जीवराजः । कथमेतदि । एतत-पुरात् निष्क्रमण्यापान् । सामापाय्ये यदि प्रथमं प्रयुक्तो न सिध्यति ततो दानोषायः, यदि स च न पत्रति ततो मेदः, स च न चेत् सिध्यति जागत्येवान्ततश्चान्तिम उपाय इति स्थमोऽपः । अतो जीवस्य पुरादपनयनं दुर्घटमिति यावत् ।

नन्विति । इमं-रिपुमनोरथभङ्गम् । दुष्करं-न सुसाधम् पश्यामि ।

यक्ष्मणि विभौ प्रयोगं घटयन्ति न सामभेददानानि । इण्डः प्रभवेन्नु कथं प्रबलतरे रिपुजने स्वरूमात् ॥ २५ ॥

मन्त्री—-यथार्थमाह भवती । किंत्विदं पक्षपातवचनम् । केनेममस्मत्प्र-बलतरं मन्यसे ।

धारणा—(स्वगतम्) एसो अत्तकेरअस्स पहुणो अमचो। ता पहुज-णविषअणीए मन्तविचारसिद्धीए परपक्खबल्लट्ठिर्दि एदस्स जेव्व कहइस्सम्।

[एष आत्मीयस्य प्रभोरमात्यः । तत् प्रभुजनविषयिण्या मन्तविचारसिद्धेः परपक्ष-वलस्थितिमेतस्यैव कथिष्यामि ।] (प्रकाशम् ) सर्वरोगराजो यक्ष्मा निष्प्रती-

स्वाशयस्य हेतुमाह यक्ष्मणीति । यक्ष्मणि विभौ-सर्वात्मना कार्यनिर्वहणक्षमे सितः; आनन्तरिकस्यानुवादस्य हेतुभूतोऽयं विभुशब्दः । सामभेददानानीति त्रयश्चोपायाः । प्रयोगं न घटयन्ति-न कार्यनिष्पादनक्षमाणीत्यर्थः । स्वस्मात्-जीव-राजस्य पक्षात् । रिपुजने-शत्रुपक्षीयपरिवारे । प्रबलतरे-अधिगतबलाधिक्ये सित । दण्डः-युद्धादिभिः शत्रुदमनोपायः । कथं नु प्रभवेत्-केन प्रकारेण शक्येत । न कथंचिदपीति भावः । हीनबले समबले वा रिपौ दण्डनीत्याः प्रयोगः प्रसज्येत ; न तु विशिष्य रिपुपक्षे बलवत्तरे कृतमतयस्तां नीतिमाद्रियन्त इति भावः ॥२५॥

यथार्थमिति । समर्थे बलवत्तरे च प्रतिपन्थिन उपायाः सामादयश्वत्वारोऽपि न प्रयोगमर्हन्तीति यदुक्तं राजनीतितत्त्वं तद्खिलं तथ्यमेव । किन्तु इदं-' प्रबलतरे रिपुजने ' इति भवत्या यदिभिहितम् । तत् पक्षपातवचनं-रिपुजनाहितप्रीतिवज्ञात् प्रोक्तं वचः ; न त्वेषा तटस्थोक्तिरिति यावत् । एसो इति । आत्मीयस्य-स्वकीयस्य (धारणासंबन्धिनः) । प्रभोः जीवराजस्य । प्रभुजनाः-राजामात्यादयः, तेषां विषयः प्रभुजनविषयः, सोऽस्या अस्तीति प्रभुजनविषयिणी, तस्याः । मन्त्रविचारः-राजनीतिसंबन्धिनां गुप्तार्थानां विमर्शः, तस्य सिद्धेः-फ्लनिष्पत्तेः । (प्रभुजन-

कार इति सर्वजनविदितमेतत् । शृणु तावत् । परीवारा एतस्य रोग-विशेषा भीमरूपा बहवः । तथाहि---

ज्वरपाण्डुप्रमेहार्शरशूलगुल्मभगन्दराः । कासश्वासावतीसारसन्निपातादमरीत्रणाः ॥ २६ ॥

विषयिण्यै मन्त्रविचारसिध्यै इति चतुर्ध्यन्तं पाठान्तरमपि दृश्यते !) परपक्ष-बल्लस्थिति-शत्रुभूतयक्ष्मवर्गबल्प्रकारम् । एतस्यैव-राज्ञः सविधे निवेदनादिप राजसिचवस्य धुरि कथनमपि समीचीनमेवेति एवकारस्यार्थः । एव एवाज्ञयः 'राज्ञो निवेदनादिप तव पुरतः कार्यनिवेदनमभ्यिहितम्' इति स्यष्टीकरिष्यते पश्चात् । सर्वरोगाणां राजा सर्वरोगराजः । "इति व्याधिसमूहस्य रोगराजस्य" इति बहुव्याधिपरीतत्वं रोगराजत्वं च चरकादिभिरस्य व्यक्तमभिहितम् । "सर्वरो-गाम्रजो बली" इति प्रबल्टत्वं निष्प्रतीकारत्वं च यक्ष्मणः प्रसिद्धमायुर्वेदे ।

समुद्भूते राजयक्ष्मणि तस्य प्रबद्धस्य परिपिन्थिनः परिवारत्वेन प्रादुर्भवन्तो भीमरूपा बह्वो रोगा एव नामतो निर्दिश्यन्ते ज्वरेति । ''प्रितिश्यायं ज्वरं कासमङ्गर्द शिरोरुजम् । श्वासं विड्मेदमरुचि पार्श्वशूळं खरक्षयम् । करोति चांस-सन्तापमेकादशिमहाङ्गहृत '' इति यद्यपि विद्यते व्याधिमिरेकादशिमरिभव्यासत्वं यक्ष्मणः प्रोक्तम् , तथापि रोगाणां राजेति, व्याधिसमृह्रूष्प इति च चरकादिभिव्यंवहियमाण एष व्याधिव्यूहाधिराजो यक्ष्मा छक्षणात्मकरेकादशिमरामयेः समन्वित इति, अस्य परिवारत्वेन परिगण्यमानाः सर्वेऽप्यपरे रोगाः प्रायः प्रादुर्भवन्त्युपद्रवितेति च मन्तव्यम् । अत एवात्र रूपपर्यायत्वेन परिगृहीतेषु आमयेष्वेकादशसु अनन्तर्भूताः बहुमेह-शूनोदर-शूनमुष्क-पाण्डुदेहादयो विकाराः "कृच्छ्रेण बहु मेहन्तं यक्ष्मा हन्तीह मानवम् '', ''शूनमुष्कोदरं चैव यक्ष्मणं परिवर्जयत् '', ''पाण्डुदेहो यथापूर्वं क्षीयन्ते चास्य धातवः '' इत्यादिभिवंचनैः प्रतिपादिताः प्रदृश्यन्ते रुग्विनिश्चयादिषु प्रन्थेषु; अत इह ज्वरपाण्डुप्रमेहार्शःप्रमृतीनां अपरेषां बहूनां रोगाणां राजयक्षमपरिवारत्वेन परिगणनं नैव स्यादनुपपन्नम् । २६ ॥

किंव।

रोगा मूर्ष्ट्रि शतं चतुर्नवितरेवाक्ष्णोस्तथा नासिकां प्रत्यष्टादश कर्णयोरिप तथा वक्त्रे चतुस्सप्तितः । पश्चैवं हृदि किंच सन्ति बहवः सर्वेऽप्यमी दुस्तराः प्राप्तौ कल्ककषायछेह्यवटकप्रायौषधानामिष ॥ २७ ॥

किंच बहवोऽप्यपरे रोगा विशेषतश्चोध्वजनुगता राजयक्ष्माणं नियमेनान-वभन्तीत्याचष्टे रोगा इति । मूर्भि शतं रोगाः-शिरोगता रोगाः शतसङ्ख्याकाः । एकादशैव शिरोरोगा इति प्रायः सर्वेऽपि प्रन्थकाराः। अतः शतं शिरोरोगा इत्यस्य प्रमाणं मृग्यम् । अक्ष्णो -नेत्रयोः । चतुर्नवती रोगाः । वाग्मटश्च तथैवा चिष्टे । किन्तु षट्सप्ततिरेव नेत्रामया इति सुश्रुतमाधवकरौ । नासिकां प्रति-नास्निकामा-श्रित्य । अष्टादश व्याधयः । एकत्त्रिशन्नासिकारोगा इति सुश्रुतः । माधवनिदाने त्वष्टादशैव । तथा कर्णयोरपि-अष्टादश रोगाः । माधवकरस्तु एक व्यिश्वाति कर्णरोगान् पठति । वक्त्रे-मुखे । चतुस्सप्ततिः । पञ्चषष्टिमुखरोगा इति माध्यन-करः। वाग्भटस्तु पञ्चसप्ततिसङ्ख्याकान् मुखरोगानाह्। नेत्र-नासिका-कर्ण-मुखा-श्रितानां रोगाणां सङ्ख्याविषये कवेरस्य च शाङ्गंधरस्य च मतं समानं दृश्यते । हृदि-हृद्यावयवे । पञ्च रोगाः । अत्र नैव कचिद्विसंवादः । न केवलमेतावन्त एव. किंच सन्ति बहवो रोगा अपरेऽपि, ये रोगराजमनुधावन्ति । अमी सर्वे-ऽपि व्याध्यः । कलकः-खलवादिसाहाञ्येन सज्जलं अजलं वा पिष्टं द्रह्यमः कषाया:-खरस-कल्क-काथ-हिम-फाण्टभेदेन पञ्चविधा औषधपाकाः ; लेहां-अन वांल-हनयोग्यं औषधम् ; वटकः-मोदको गुटिका वा ; तत्प्रायाणि यानि औष्त्रध्यानि तेषाम् । प्राप्ताविष-अधिगमेः पि (प्राप्ता इति प्रथमान्तः पाठो न सुगमः ।) दुस्तरा:-दुस्साध्या: । भवन्ति । बहुकलपैबंहुगुणैरपि साधारणौषधिवर्गपरिकारिना-तरौषधैः यत्नेन चिकित्स्यमानोऽपि बहुरोगपरीतो यक्ष्मा दुर्जय इति भावः। रसादि-धातुवर्गस्य लोहवर्गस्य च संबन्धिनां औषधानां इहानिर्देशस्य कारणं, तादृः वीष-धेरेव रोगराजविजयः साध्येतेति परस्तात् प्रतिपादनमेवेति पाठकैरवधेयम् ॥ २ ७॥

तस्माद्दुर्जयो यक्ष्मा युष्माभिः।

पन्त्री—(स्वगतम्) इयं किल भीत्या निसर्गकातरा प्रबलपरबलप्रवेशहृद्या मदीयप्रभावमजानती स्वबुद्धचनुरूपं किमपि प्रलपति । भवतु । किमनया वृथासंवादकदर्थनया । प्रस्तुतकार्यसाधनार्थमिमां तावत् अन्तरयामि ।

(प्रकाशम्, सोपहासम्)

आलोक्य शात्रवबलं बहु धारणे त्वं भीतासि संप्रति नसंप्रतिपन्नधेर्या । जीवस्य जीवितसमे मिय सत्यमात्ये भूयात् कथं बत विरोधिशिरोधिरोहः ॥ २८ ॥

तस्मादिति । (तस्माद्दुर्जयो युष्माभिरिति पाठे यक्ष्मेत्यध्याहायः ।) इय-मिति । प्रबल्णां परबलानां प्रवेशो हृदये यस्याः सा ; बल्वतां शत्रूणां शक्तिमेव मनसा चिन्तयन्तीत्यर्थः । स्वबुद्धयनुरूपं-स्वकीयालोचनानुगुण्येन । अन्तरयामि-कपटसल्लापस्यान्तरायं आचरामि । इतःपरं स्वात्मिनगृहनादिकं निवार्य सुस्पष्ट-संभाषणाय यतिष्य इत्यर्थः ।

सोपहासमिति । वैरिबल्वैशिष्ट्यविषयेऽवहेल्जनप्रदर्शनपरिमदम् । आलोक्येति । धारणे-परिचितचरेयं व्यक्तिरिति प्रबोधनाय संबोधनमिदम् । संप्रति त्वम् । बहु-अनल्पम् । शात्रवबल्नं-शत्रुसैन्यम् । आलोक्य । नसंप्रति-पन्नधैर्या-विशिष्य वीतधैर्या सती ; अत्र नञो न लोपः । भीतासि । बहुधा रणे-युद्धे ; युद्धाय सज्जीक्रियमाणमिति यावत् । शात्रवबल्नं विलोक्य त्वं भीतासि इत्यपि आपाततोऽपरोऽर्थः । (रसं प्रतिपन्नधैर्येति अपभंशः पाठः!) जीवस्य-जीवराजस्य । जीवितसमे-प्राणैः समाने । अमात्ये मिय सति-जीवित सति । विरोधिनः-शत्रोः, शिरोधैः-कन्धरस्य, रोहः-वृद्धिः इति विरोधिशिरोहिः। विरोधिशिरसः अधिरोहः-उन्नमनमिति च समुचितव व्युत्पत्तः । कथं भूयात् ।

धारणा—(विहस्य) कधं जाणिदिह्म अमचेण । ता कहेमि विस्सद्धं जहत्थं सुणादु अमचो । अहं खु देईए बुद्धीए सहअरी रण्णा जीवेण तावसीवेसं करिअ रितम्मि पुरं पविसिअ जक्खराअस्स विआरणीओ ववसाओ ति पेसिदिह्म । तह जोव्व विचारिअ अर्जं पदारेदुं पच्छण्णे व हिद्हि ।

[कथं ज्ञातास्म्यमात्येन । तत् कथयामि विस्नन्धं यथार्थं राणोत्वमात्यः । अहं खलु देव्या बुद्धेः सहचरी, राज्ञा जीवेन तापसीवेषं कृत्वा रात्रौ पुरं प्रविषय यक्ष्मराजस्य विचारणीयो व्यवसाय इति प्रेषितास्मि । तथैव विचार्य आर्थं प्रतारियतुं प्रव्छक्रेव स्थितास्मि ।]

मन्त्री । युज्यत एतत् । अतो राजसमीपमेव गच्छावः । धारणा--तुमं जेव्व गदुअ इमं बुत्तन्तं भणाहि । रण्णो णिवेदणादो वि

सकलराजतन्त्रस्वतन्त्रधिषणे सचिवोत्तमे सित जीवित मिय, कथंचिदिप कन्ध-रोन्नमनायापि कोऽपि न प्रभवेत् प्रतिपक्ष इति यावत् । बतेति विस्मये । विदितमत्प्रभावा भवत्यपि भीतेति विस्मयास्पदमिदमिति भावः ॥ २८ ॥

विहस्येति। एतावता च कृतकयोगिनीवेषेण कृतोऽयं व्यवहार इति विषयस्य व्यक्तीभावजनितविस्मयप्रकटनाय विहसनम् । विस्त्रब्धं-विश्वाङ्कं यथा तथा । यथार्थं-तथ्यम् । इतःपरं न किमपि गोपनीयमस्ति, भूतार्थमेव ब्रूयां श्रूयतामित्याह । सह-चरी-सखी । व्यवसायः-उद्यमः । आर्थ-भवन्तमित्यर्थः ; आर्य इति सज्जनवाच-कश्शब्दः । प्रतारियतुं-वेषान्तरकृतविडम्बनेन मोहियतुम् । तथा प्रच्छन्नस्त्पस्य प्रकटनमपि प्रकृतकार्यनिर्वहणाय समुचितमेवेति युज्यत इत्यनेन मन्त्री स्वाभिनन्दनं तत्र प्रकटयति ।

तुमिनि । इमं वृत्तान्तं-'पुरान्निष्क्रामियतन्योऽयम् ' इत्यादिभिः प्रागिभ-हितां शत्रुपक्षीयां प्रवृत्तिम् । अभ्यर्हितं-प्रशंसार्हम्, अतीव समुचितिमत्यर्थः । तुह पुरदो कज्जणिवेदणं अब्महिदम् । अहं उण दुज्जणसंसम्माकिदं कलुसं पक्कालेदुं महाणदिं ण्हादुं गच्छेमि । (इति निष्कान्ता ।)

[त्वमेत्र गत्वा इमं वृत्तान्तं भण । राह्मो निवेदनादिप तव पुरतः कार्यनिवेदन-मन्यहितम् । अहं पुनः दुर्जनसंसर्गद्धतं कछषं प्रक्षाकथितुं महानदीं स्नातुं गच्छामि ।]

मन्त्री--(सिवचारम् ) यद्यपि कुटिलप्रकृतयः खामिनि निबद्धदृढमक्तयो दुर्जया एव परसैनिकास्तथापि किमसाध्यं बुद्धिनिभवस्य । यतः---

दुर्जीते सुमहत्यिप क्षितिपतेः शालीनतां संत्यजन् शत्रून् जेतुमथेप्सितं त्रटियतुं शक्तोत्युपायेन यः । प्रायो मन्त्रिपदं महोन्नतमितः प्राप्तुं स एवाईति स्वोत्सेकी न तु पण्डितो सुवि जनो वाचा वदन् पौरुषम् ॥२९॥

दुर्जनसंसर्गकृतं कलुबं-पापभूयिष्ठजनसंयोगोपनतं दोषम् । प्रक्षालयितुं-सम्यक् शोधयितुम्। कासश्वासछर्दिकुष्ठप्रमृतीनां कश्मलभूयिष्ठानां संसर्गतः सङ्क्रान्तं जुगु-प्सावहं दोषमसहमाना, तत्प्रक्षालनिषये कालविलम्बमक्षमन्ती, दैववशात् मध्ये-मार्गं समागतवते मन्त्रिणे निखलमपि निवेद्य वृत्तान्तं सत्वरं जिगमिषति धारणा जलावगाहायेति भावः।

सविचारमिति । सविमर्शमित्यर्थः । कुटिला-विकृता प्रकृतिः स्वभावः येषां ते । स्वामिनि-प्रभौ यक्ष्मणि । निबद्धा-सम्यगाहिता दृढा भक्तिः येस्ते । स्वयण्याजानसिद्धे विरोधिवरूधिनीनां अनार्जवे, स्वामिनि विनिहितनिरवधिकभक्ति-भरत्वात् तद्दुर्जयत्वमिह संभाव्यत इति भावः । तथापि मतिमहिम्ना महद्पि कार्यं स्वात्मना साधु साध्येतेति निरूपयित पद्येनानन्तरिकेण ।

दुर्जात इति । य:-पण्डितः । क्षितिपतेः-राज्ञः । सुमहति दुर्जाते-अतिप्रबले कष्टे सत्यपि समुपनते । शालीतां-अधार्ष्यम् , मान्द्यमिति यावत् । "स्यादधृष्टे तु शालीनः" इत्यमरः । संत्यजन्-विसृजन् ; प्रौरुषमवलम्ब- अत इदानीम्--

संचिन्तयामि कञ्चन सम्प्रति समयोचितं जयोपायम् । येनास्माकं श्रेयो भविता सहसा पराजयो द्विषताम् ॥ ३०॥

(इति घ्यानं नाटयति ।) आः, चिन्तितोऽयं अवाधितोपायः । तथा हि—

निर्सर्थः । उपायेन-गूढमन्त्रबल्छेन, सामदानमेददानेष्वन्यतमेन राजतन्त्रेण वा । शत्रून् जेतुम् । अनन्तरं ईप्सितं-अमीष्टार्थम् । घटियतुं-निर्वोद्धं च । शक्तोति । शत्रुनिषूदनपूर्वकं सङ्काल्पितार्थस्य संपादनक्षमो य इति भावः । सः-तादशः । महोन्नत-मितः-अतिप्रौढप्रज्ञावानेव । प्रायः मिन्त्रिपदं-अमास्यस्य स्थानम् । प्राप्तुं अर्हति । स्वोत्सेकी-आत्मिन गर्वभूयिष्ठः । पण्डितः-अभिज्ञंमन्यः । वाचा पौरुषं वदन्-स्वयमेव स्वपराक्रमं प्रशंसन् । जनः-पुरुषस्तु । भृवि न मन्त्रिपदमईति । अपेत-पौरुषोऽहंभावी विकत्थनपरो वाचादश्च न राज्यतन्त्रनिर्वहणाय प्रभवेदिति भावः । अधो निर्दिश्यमानां मुद्राराक्षसीयां चाणक्यस्य वाक्यशैर्ली पद्यमिदं ज्ञापयित—

''अप्राज्ञेन च कातरेण च गुणः स्याद्धित्तयुक्तेन कः प्रज्ञाविक्रमशालिनोऽपि हि भवेत् किं भक्तिहीनात् फलम् । प्रज्ञाविक्रमभक्तयः समुदिता येषां गुणा भूतये ते भूत्या नृपतेः कलत्रमितरे संपत्स चापत्स च॥''॥ २९॥

संचिन्तयामीति । शत्रून् जेतुं स्वपक्षस्य श्रेयः साधियतुं च, एवं कार्यद्वय-मेकदैव संपादियतुम्, 'किमसाध्यं बुद्धिविभवस्य ' इति पूर्वोक्तं दृढनिश्चयं मनिस कृत्वा, प्रतीक्षितप्रयोजनद्वयवितरणदक्षमुपायमेव निपुणं मन्त्रयति मन्त्रीति पद्यमिवं प्रतिपादयति ॥ ३० ॥

आ: इति स्मरणार्थे । अबाधितश्चासौ उपायश्च अबाधितोपायः, निराटङ्के गूदनयः । निराबाधो वैरिविध्वंसनोपायो निर्णात इत्यर्थः ।

प्रथन्ते यास्तिलः प्रबल्जडतीक्ष्णाः प्रकृतयो वशीकारे तासां जगित सदुपायाः परममी । क्रमात् स्नेहास्ते ते कुशल्लमतिभिः सिद्धरुदिता-स्तथा तीक्ष्णोपाया नियतमुपचाराश्च मधुराः ॥ ३१ ॥

निराबाधं गृढनीतिप्रकारमेव प्रतिपादयति प्रथन्त इति । प्रबलजडतीक्ष्णा:-क्रमेण महाशक्तिसंपन्नाः मन्दस्वभावाः क्रूरगुणविशिष्टाश्च । याः तिस्तः प्रकृतयः-त्रिविधाः शत्रुसंबन्धिन्यः प्रजाः। प्रथन्ते-प्रसिद्धाः सन्ति । तासां वशीकारे-स्वायत्तीकरणे । जगति । सदुपायाः परममी-वक्ष्यमाणा एव फलावहा उपायाः । तानेव विश्विनष्टयुत्तरार्धेन । ते ते स्नेहाः-मैत्रीप्रदर्शनपूर्वकं प्रयुज्यमानाः सामोपायाः । प्रबळानां वशीकरणायैते सदुपायाः । तथा तीक्ष्णोपायाः-त्रासजनका निश्चिता दण्ड-नीतयः । अनेन जडप्रकृतयो वशीकर्तुं शक्यन्ते । मधुरा उपचाराश्च-दानादयो हृदयङ्गमा आवर्जनोपायाश्च । अनेन च क्रूरप्रकृतयो वश्या भवन्ति । एवं रीत्या कुश्रालमतिमिः-नीतिप्रयोगनिपुणधिषणैः । सद्धिः-विदितवेदितव्यर्महद्धिः । नियतम् । सद्पायाः क्रमादुदिता:-प्रबळस्य ह्रोहः, जडस्य तीक्ष्णः, तीक्ष्णस्य मधुर इति च यथाकमं उत्तमाः सनिर्णयं सन्स्यभिहिता उपायाः। इत्येष सामान्योऽर्थः। वैद्यशास्त्रानुरोधेन यास्तिस्रः प्रथन्ते प्रकृतयः ता वातकफपित्ताख्याः। ताश्च क्रमेण गुणतः प्रबल-जड-तीक्ष्णा भवन्ति । "पित्तं पङ्गु कपः पङ्गुः पङ्गवो मलधातवः । वायुना यत्र नीयन्ते तत्र गच्छन्ति मेधवत् '' इति प्रमाणमनुरुध्य वातस्य दोषान्तरापेक्षया विज्ञिष्टबलयुक्तत्वं विदितमेव वैद्यविदुषाम् । तेषां दोषाणां त्रयाणामिप रामनाय वृततैछवसामजाख्याः परश्रतधा पका अपकाश्च ते ते ह्नेहा:, कट्टब्णगुणभूयिष्ठा विविधास्तीक्ष्णा मेषजप्रयोगाः, मधुरशीतवीर्यादियुक्ता औषधादिप्रयोगाश्च क्रमज्ञो नियमेन पटिष्ठैः परमसूक्ष्मार्थपारंगतैः भिषक्तन्त्र-प्रवर्तकैः साधु सन्ति निर्धारिताः । ''वातस्योपक्रमः स्नेहः '' इति, ''श्लेष्मणो विधिना युक्तं तीक्ष्णं वमनरेचनम् '' इति, "पित्तस्य सर्पिषः पानं स्वादुशीतै-

तस्मात् प्रवलन्डतीक्ष्णप्रकृतीनां वातिपत्तकफानां मध्ये प्रवलो यो वातः स तु बहुविषस्नेहिवरोषप्रयोगेण वशीकार्यः । तदनुगतस्य पित्तस्य मधुरोपचारेणैव सुकरो वशीकारः । उभयविरुद्धो जडो यः कफः तत्रेतरो-पायस्य अप्रसरात् तीक्ष्णप्रयोगेणैव स वशमानेतन्यः । एवं च तत्तत्समृचितै-रुपायैः सर्वामयनिदानेषु वातािदषु स्वाधीनेषु तज्जनितानामितरेषामुन्मेष एव दूरतोऽपास्तः । किंच—

विरेचनम् '' इति च वात-कफ-पित्तानां स्नेह-तीक्ष्ण-मधुरोपचाराः क्रमशः सुतरामुपशमनोपाया इति वाग्मटादिभिरस्त्युपपादितम् । एवं छोकिकव्यवहाररीत्या वैद्यतन्त्रमार्गानुरोधेन च वैरिविध्वंसनाय व्याधिनिषूदनाय च क्रमशो निराबाधा ये प्रशस्ता उपायास्ते सम्यगाछोच्य निर्णीता इति पूर्ववाक्योक्तमर्थं कविः पद्येनानेन साधु समर्थितवान् ॥ ३१ ॥

प्रथन्त इति पूर्वपद्येनाभिहितमेव विषयं प्रपञ्चयित तस्मादित्यादिभिर्वाक्यैः। बहुविधस्नेहिविशेषप्रयोगेण-घृततैलादिभिः पानाभ्यञ्जनसेकवस्तिप्रभृत्यात्मना क्रियमणेन विविधेन चिकित्साविशेषेण। तदनुगतस्य-स्वतन्त्रप्रवृतिमन्तं तं वायुमनुधावतः। उभयविरुद्धः-स्वभावतो वातात् पित्तादपि विरुद्धः; न हि वातवत् बल्ल्वान् न वा पित्तवत् तीक्षण इत्यर्थः। इतरोपायस्य-अन्यतरोपायस्य; स्निग्धोपचारस्य मधुरोपचारस्यवेति यावत्। अप्रसरात्-प्रवृत्त्यभावात्। तादृशाभ्यां उपचाराभ्यां न क्षेष्रमा वश्मभ्युपैति, परं तु प्रकुप्येत्। सर्वाम्यविद्वानेषु-सम्स्तरोगहेतुमूतेषु। वातादिषु-वात-पित्त-क्षेषु। तज्जनितानां-तैर्वातादिभिरुत्पादितानाम्। इतरेषां-कासश्वासज्वरादीनां अशेषाणामिप व्याधीनाम्। उन्मेषः-आविष्कार एव। दूरतोऽपास्तः-तेषां समुत्पत्तिकथापि न संभवेदित्यर्थः। मूलुच्छेदे सित तर्लतादीनामाविर्माव एव न प्रसज्यते; तद्वत् वैषम्यमापन्नानां वातादीनां आदावेव विहिते प्रशमे तन्मूला व्याधयश्च विहता एवेति तात्पर्यम्। ''तत्र प्रकृतयस्तिस्रो वातिपत्तकपात्मकाः। तत्र यः प्रबलो वातः स तु स्रेहेर्वशिकृतः॥ तदनुगतं

सर्वस्मिन् विषये निरङ्कुशतया यद्दुर्निरोधं मनः
प्रायो वायुरिव प्रकृष्टवलवत् सर्वात्मना चञ्चलम् ।
तत् कामादिभिरुद्धतैरुपहतं संप्रेरितैर्यक्ष्मणा
तत्सौहार्दमुपेत्य यद्यपि पुनर्नः प्रातिकूल्यं चरेत् ॥ ३२ ॥
अतस्तद्पि महाधिकारेण वशीकृत्य महति व्यापरे विनियोज्य

यत् पित्तं मधुरमयैस्तिद्विजेयमुपचारैः । पङ्गुर्यस्तत्र कफस्तीक्ष्णोपायैर्वशं स चानीतः ॥'' इति द्वितीयाङ्के वक्ष्यमाणेन विषयेण सम्यगेत एवार्थाः स्पष्टीमवि-ष्यन्ति ।

सर्वस्मिन्निति । सर्वस्मिन् विषये-ज्ञानेन्द्रियपञ्चकमि यत्र यत्र प्रवर्तते तत्र सर्वत्रापि विषये । निरङ्कुशतया-निराबाधप्रवृत्तिमत्त्वात् । दुनिरोधं-निप्रहा-क्षमम् । यत् मनः-अन्तःकरणम् । प्रायो वायुरिव-वातस्य गुणैः सदश एव भूत्वा । अत एव प्रकृष्टबळवत् । सर्वात्मना-सर्वप्रकारेण । तद्वचञ्चळं च । तत्-उक्तरीत्या अशे-षेष्वपि विषयेष्वप्रतिहतप्रवृत्तिमत् प्रकृत्येव बळवदित्तचञ्चळं मनः । यक्ष्मणा संप्रेरितैः । उपहतं-अभिभूतं सत् । तत्सौहार्द-तैः कामादिभिः-कामकोधमदमात्सर्यादिभिः । उपहतं-अभिभूतं सत् । तत्सौहार्द-तैः कामादिभिः सह सौहार्द-मैत्रीम् । उपेत्य-प्राप्य । नः प्रातिकूल्यं-विरोधम् । यद्यपि चरेत-विद्ध्यात् । अतः कारणादिति अनन्तरवाक्येनान्वयः । वातादिदोषाणां व्याधिवरूधिनीप्रधानाधारभूतानां स्नेहादिभिः सदु-पायैः सत्यपि साध्ये वशीकरणे, वातस्येव चञ्चळस्य बळवत्तरस्य महदुपबळसंधु-क्षितस्य मनसो दुर्दमस्य वशीकरणं तु दुस्साधं स्यात् । व्याधीनां निर्वर्तनिवषये वातस्येव, आधीनां समुत्पादने मनसः सुतरां वीर्यं अनिवार्यमिति, अतोऽत्र किं विश्वयमिति च विमृशति विज्ञानशर्मा ॥ ३२ ॥

अत इति । अस्माद्धेतोः । तत्-मनोऽपि । महाधिकारेण-विषयनिवारण-निपुणानां विचित्रप्रभावाणां विवेकादीनां बलवता नियोगेन । महति व्यापारे-यमनियमनिदिध्यासनादिबाह्येन्द्रियनिग्रहकर्मणि । विनियोज्य-बलवत् प्रेरियत्वा । तैरिप दुर्भेदं करिष्यामि । यद्यपि मद्विरोधिचेष्टो ज्ञानशर्मा मदसंनिधाने राज्ञ उपजापेन कार्यभेदमेव जनयेत् तथापि जायति मयि स निष्फलकर्मैव।

> सर्वानर्थनिदाने यक्ष्मिणि तस्मिन् समूलमेव मया। उन्मूलिते ततो नः कर्तन्यं नावशिष्यते किश्चित्॥ ३३॥

तथा कर्तुमेव तावत् राजनिकटमेव गच्छामि । (इति कतिवित् पदानि गत्त्रा पुरो विलोक्य ।) इदं तद्राजभवनम् । यावत् प्रविशामि । कः कोऽत्र भोः।

तै:-कामादिभिरिष । मिंद्वरिधिचेष्ट:-मदभीष्टप्रतिक्लप्रवृत्तिमान् । ज्ञानशर्मा-मोक्ष-साधको जीवमन्त्री । (अज्ञानशर्मेत्यसाधुः पाठः ।) मदसित्रधाने-राजसिवधात् मिंय किचिदपगते । उपजापेन-मित्रभेदोपायेन । कार्यभेदं-प्रतिरूपं प्रयत्नम् ; जीवस्यान्यथाप्रवृत्तिरूपं कार्यमेवेति भावः । यद्यपि जनयेत् । तथापि जाप्रति-मिंय जागरूके सित । स निष्फलकर्मेव । मत्पुरतो ज्ञानशर्मा नूनमिकिञ्चित्कर इति यावत् । अयमत्र भावः । विज्ञानशर्मा जीवं त्रिवर्गे प्रवर्तयति । ज्ञानशर्मा नाम प्रथमः सिचवः प्ररयति तमपवर्गप्रवृत्तौ । (मोक्षे धीर्ज्ञानमन्यत्र विज्ञानशर्मा शिलपशास्त्रयोः इत्यमरः ।) यमनियमाद्यनुष्ठाने सित यथाविधि प्रसक्ते, ज्ञानशर्शणः परिचये च तदनुषङ्गतो बलात् समुपनते, स्वस्यावलम्बकं त्रिवर्गमेव तृणीकृत्य केवलमपवर्गोद्यक्तः स्याब्जीवः ; तदानीं निश्शेषितेन्धनेन निर्वाणमिधगच्छता पावकेन परित्यक्तो धूमोत्कर इव पश्यत एव नश्येयमिति विद्वलिचतो विमृशति किकर्तन्थताविषये विज्ञानशर्मा ।

सर्वानर्थेति । सर्वानर्थनिदाने-ात्रवर्गसाधकानां ऐहिकानां श्रेयसां आपवर्गि-कस्य निरंश्रेयसस्य च निर्मूळनहेतो । सर्वेषामपि शारीरमानसिकानां विकाराणां हेतुभूते च । तस्मिन्-प्रबळ्व्याधिपरिवारपरिवृते तथाविधे । यक्ष्मणि । समूळमेव उन्मूळिते-श्रेष्टमप्रधानै: विकृतै: हेतुभूतैः दोषै: सह निरवशेषतया समूळं आच्छिय परिहृते । ''क्षप्रधानैदोषेस्तु रुद्रेषु रसवर्त्मसु । क्षीयन्ते धातवः सर्वे तत: शुष्यित मानवः '' इति कष्पप्रधाना विकृता दोषा रसवहमार्गनिरोधना- (प्रविश्य)

प्रतीहार:—मन्तिन्, किमाज्ञापयसि ।

मन्ती—प्राण दौवारिक, संप्राप्तं मां राज्ञे निवेदय ।

प्राण:—तथा । (इत्यन्तःपुरं प्रविष्टः ।)

मन्त्री—(परितो विळोक्य) इह खळु—

संमृज्य शोधनीभिश्चत्वरवेदीतळेषु रम्येषु ।

रचयन्ति रङ्गवळ्ळीरन्तःपुरचारिका एताः ॥ ३४ ॥

दिद्वारा शोषमुपजनयन्तीति निदाने। अतो विकृतानां कफप्रधानानां दोषाणां निर्दिष्टपूर्वेरुपायेः निरसनेन व्याधिसमूहानुसृतो यक्ष्मा स्वयं क्षीयत इति मावः। वैरिनिष्ट्दनेन शरीराख्ये पुरे निष्कण्टके निष्पन्ने, वैकल्परहितैः विश्वस्तविहारः विनयनिभृतैः भृत्येरिव विचक्षणेरिन्द्रियः सावहिति जीवस्य नियोगेषु निर्वर्त्यमानेषु विज्ञानशर्मप्रभृतयो निर्वृतात्मानो निभृतं जीवविनोदनपरा भवेयुरिति फलित-मर्थ 'ततो नः कर्तव्यं ' इत्यादिकमविशष्टं वाक्यं निरूप्यति ॥ ३३ ॥

प्राणेति । प्राणवायोः प्रतीहारत्वं अत्र विवक्ष्यते । तस्य वायोः कण्ठमुख-स्थितत्वात् , तन्मूलत्वात् देहधारणस्य च तस्येह द्वारपालकत्वेन व्यवहारः । वाय्वन्नादीनां अन्तर्मार्गदायित्वं च तदधीनं भवति । "वायुर्यो वक्त्नसञ्चारी स प्राणो नाम देहधृक् । सोऽनं प्रवेशयत्यन्तः प्राणांश्चाप्यवलम्बते " इति सुश्चतः ।

संमृज्येति । एता अन्तःपुरचारिकाः-अन्तःपुरे नियमिताः चेटीजनाः । शोधनीभिः-संमार्जनीभिः । संमृज्य-अवकरादीनां अपनयपूर्वकं संशोध्य । अत एव रम्येषु । चत्वराणि च वेद्यश्च चत्वरवेद्यः-प्राङ्गणवितर्दयः, तासां तल्लेषु-स्थल्लेषु । रङ्गवल्लीः-स्थलप्रसाधनचित्राणि । रचयन्ति । अनेन पद्येन आनन्तरिकेण च जीवराजस्य अधिष्ठानभूतं शरीराख्यं सामान्यं हृत्पुण्डरीकाख्यं प्रधानं च पुरं लौकिकन्यायरीत्या वर्णितम् ॥ ३४॥ गृह्वन् वेत्रलतां वसत्यवसरापेक्षो जरत्कञ्चुकी राजा मामवलोकयेदिति समं वत्सेन गौस्तिष्ठति । वादित्रध्वनिमण्डलीकृतगरुद्धर्ही नटत्यङ्गणे देव त्वं विजयीभवेति गुणयन्नास्ते शुकः पञ्जरे ॥ ३९ ॥

गृह्वभिति । जरत्कञ्चुकी-वृद्धः सौविद्ह्यः । " अन्तःपुरचरो वृद्धो विप्रो गुणगणान्वितः । सर्वेकार्यार्थकुश्रलः कञ्चुकीत्यभिधीयते '' इति कञ्चुकिलक्षणम् । वेत्रलतां गृह्णन् । अवसरापेक्ष:-अन्तःपुरे अवश्यकर्तव्यानां कार्याणां विषये देवी-नृपादीनां आज्ञां अनवरतं प्रतीक्षन् सन् । वसति-द्वारि तिष्ठति । गौ:-राजगृहास्य-चिता धेन: । वत्सेन समं-स्वकीयेन तर्णकेन सह । 'मां राजा अवलोकयेत ' इति सोत्कण्ठं नृपागमनं प्रतीक्षमाणा तिष्ठति । राज्ञा खहस्तदत्ततृणमक्ष्यकबलादिभिः संतर्पिता राजगृहसंवर्धनछाछिता गौ: सप्रमोदं प्रभो: प्रेक्षणं प्रतीक्षत इति यावत । वादित्रस्य-ततादिचतुर्विधवाद्यसमुदायस्य, ध्वनिभि:-तत्स्वनानां आकर्णनेनेत्थर्थः: मण्डलीकृतः गरुत्-बर्हभारः येन सः । " ततं चैवावनद्धं च घनं सुधिरमेव च । चतुर्विधं तु विज्ञेयं वादित्रं लक्षणान्वितम् " इति भरतः । ततं नाम तन्त्रीततं वीणादिकम् । आनद्धं नाम चर्मादिपिनद्धं मुरजादिकम् । घनं नाम कांस्यादि-निर्मितं तालादिकम् । सुषिरं नाम शब्दपूरणोपयोगिभिद्धीराचितं वंशीप्रभृतिकं च । एतत्समुदायस्यैव आतोद्यमिति च नामान्तरम् । तथाविधो बही-गृहमयूरः । अङ्गणे-अन्तः पुरसिनिहिते कचिच्चत्वरे । नटति-वादिन्ननिनादाकर्णनसंधुक्षितिचत्तः वृत्तिर्नुत्यति । पञ्जरे विद्यमानः शुकः । 'देव त्वं विजयीभव ' इति राजान-मुद्दिश्य जयशब्दम् । गुणयन्-पौन:पुन्येन समुचारयन् । आस्ते । संचिन्त-यामीति श्लोकादारभ्य मुखसन्धेरारम्भकं बीजं नामाङ्कं संघटयन् तदन्तरा परिषदञ्जनार्थं लौकिकीं रीतिमनुरुध्य एवं राजभवनवर्णनादिकमपि कविना प्रस्तुतम् ॥ ३५॥

### (प्रविश्य)

दौवारिकः—(मन्त्रिणं प्रति) स्वामिन्, भवन्तं द्रष्टुं बुद्धचा देव्या सह भद्रासनमधिवसति राजा।

#### मन्त्री--

अतिपरिचयेऽपि राज्ञो विभेमि सहसोपगन्तुमभ्यर्णम् । येनाभ्नेरिव तेजः स्फुरदस्यारान्निवर्तयति ॥ ३६ ॥

(विचिन्त्य ) परपक्षं प्रति प्रतिविचारणाय प्रेषितां धारणां प्रतीक्षमाण इव छक्ष्यते । भवतु तदेतदहं वक्ष्यामि ।

(ततः प्रविश्वति बुद्धचा देव्या सह राजा जीवः ।)

मन्त्री—(उपख्ख ) विजयतां महाराजः । राजा—इतो निषीदतु भवान् । (इति मन्त्रिणे आसनं निर्दिशति ।) मन्त्री—(आसने उपविश्य स्वगतम् ) एष ख्लुः—

अतिपरिचयेति । अतिपरिचये-पर्याप्ते पारस्परिके सत्यपि परिचये । राज्ञोऽभ्यर्ण-अन्तिकम् । सहसोपगन्तुं-नियोगानन्तरमेव यथेष्टमुपसर्तुम् । बिभेमि-अनतुभूतपूर्व इव सङ्कुचितमनस्को भवामि । येन-हेतुना । अस्य तेज:-आधि-कारिकं असाधारणं औज्वल्यम् । जीवोऽपि स्वयं नित्यनिर्मछो निरवधिकप्रमा-भासुरश्च स्यात् । अग्नेरिव स्फुरत्-अनुपदं वैद्युतमिव तेज: प्रसरत् सत् । आरात् निवर्तयति-दूरात् वारयति । "आराद्रसमीपयो: " इत्यमर: ॥ ३६ ॥

परपक्षमिति । प्रतिविचारणाय-विमर्शपूर्वकं वृत्तान्तावगमाय । तदेतत्-यत् धारणया पूर्वमावेदितं तदिति यावत् । एष खल्विति राज्ञस्तादात्विकं अवस्थानप्रकारं निरूपयति । गण्डूषोदकशोधितेऽपि वदने ताम्बूल्ररक्ताधरः स्नानापोहितचन्दनेऽपि वपुषि प्रोहामतत्सौरभः । निर्णिक्ते सिचये धृतेऽपि कनकाकल्पेन पीताम्बरः सोऽयं, सत्यपि न प्रमाद्यति सदाचारादितिप्रामवे ॥ ३०॥

(प्रकाशमः ।) महाराजेन प्रहिताया धारणाया मुखात् तत्रत्यः सर्व-वृत्तान्तो विदित एव । सा पुनर्दुर्जनसंसर्गदोषपरिहाराय नदीं स्नातुं गता । तया च मयि संक्रामितस्तत्रत्यवृत्तान्तः ।

गण्डूषेति । वदने-अस्य राज्ञो मुखे । गण्डूषोदकेन-आस्यक्षालमार्थमुपयुक्तेन सिल्लेन, शोधिते सत्यि । ताम्बूल्रक्ताधरः-ताम्बूल्च्वंणेन रिजतः
अधरः यस्य सः । ताम्बूल्च्वंणशीलानां मुखप्रक्षालनेनाप्यधरदन्तादीनां
रागो न सुल्र्घु अपनीयते । वपुषि । सत्यिप स्नानापोहितचन्दने । प्रोहामंसुनिर्मरम्, तस्य-चन्दनस्य, सौरमं-सुगन्धि यस्मिन् सः । निर्णिके-सम्यक्
क्षालितत्वात् धवले । सिच्चये-बस्ने । धृतेऽपि-सत्यपि वसाने । कनकाकल्पेनध्रियमाणेन हिरण्मयेनाभरणेन । पीतं-गौरवर्णम् , अम्बरं यस्य सः । भास्वराणां
स्वर्णाभरणानां छायासंयोगतः शुद्धं धवलं अदसीयं परिधानमपि पीतवर्णविधिष्टवद्मासत इति यावत् । अतिप्राभवे-असाधारणाधिकारिकमहिम्नि । सत्यपि-विद्यमानेऽपि । सोऽयं-तत्तादशप्रभावसंपन्न एष महाराजः । सदाचारात् । न प्रमाचिति-नैव स्खलित । अप्रतिहतेन अधिकारप्राबल्येन संयुक्तोऽपि, सामान्याधिकारविशिष्ट इवापरः प्रमत्तः सन न होष किमप्युच्छूङ्खुलं कदाण्याचरेदिति भावः ।
यद्यपीह जीवात्मा कथानायकस्तथापि लौकिकं व्यवहारमनुरुष्ट्य ताम्बूलरक्ताधरत्वादिकं राज्ञो वर्ण्यत इति मन्तव्यम् ॥ ३७॥

महाराजेनेति । प्रहितायाः-परपक्षसम्बन्धिनां विषयाणां तत्त्वावगमाय रहिस प्रेषितायाः । तत्रव्यः-शत्रुवर्गसम्बन्धी । संक्रामितः-विसृष्टः । सर्वोऽपि राजा — (सोत्कण्टम् ) कथमिव ।
देवी — अहं वि अवहिदक्षि । [अहमण्यविहतास्य ।]
मन्त्री — (स्वगतम् ) इयं हि देवी —
किमपि नियमिताग्रैः कुन्तलैः स्निग्धनीलैः
परिलसदपराङ्गा धारयन्ती दुकूलम् ।
धवलमुपरि भर्तुश्चामरं धूयमानं
विरमयति करेण न्यक्तमाकर्णनाय ॥ ३८॥

वृत्तान्तो मिय निवेशितोऽस्ति धारणयेखर्थः । सोत्कण्ठमिति, अहं वि अविहदिस्नि इति च वाक्याभ्यां उभयोरिप राजतत्पत्न्योः शात्रववृत्तान्तानां अवगमिवषये विद्यमान औत्सुक्यातिरेकोऽभिव्यज्यते ।

देव्यास्तत्कालोचितामवस्थानरीतिमवलोक्य मन्त्री कौतुकाविष्टमनाः स्वात्मिन स्वभावोक्तया निर्वर्णयित तां किमपीति । इयं हि देवीति पूर्ववाक्यमत्र संयोजनीयम् । इयं देवी इति कत्रीं । किमपि कथंचित् । नातिदृढमिति यावत् । नियमितानि वेल्लनेन संयतानि अग्राणि येषां तैः । स्नानादिभिः संस्कारानन्तरं केशभाराग्राणां आवेष्टनपूर्वकं प्रथनं सामान्यमाचरणं कुल्ल्ल्लीसमुदाये; यदेवात्र किवनास्ति वाणितम् । तथा स्निग्धाः-स्नेहसंपृक्ताश्च ते नीलाश्च तैः । कुन्तलैः-कबरीभारैः । परिलसत्-सौन्दर्यमभिपोषयत् , अपराङ्गं-शरीरस्य पश्चाद्वागः यस्याः सा । दुकूलं-कौशेयम् । धारयन्ती । भर्तुः-अन्तिकस्थितस्य पत्युः । उपरि-शिरस ऊर्ध्वम् । धूयमानं-वीजमानम् । धवलं चामरम् । व्यक्तं-सुस्पष्टं यथा तथा । आकर्णनाय-मन्त्रिणा अभिधीयमानस्य परपक्षवृत्तान्तस्य श्रवणाय । करेण-स्वहस्तेन । विरमयति-निवारयति । विषयविशेषस्याकर्णनासक्ता वनिता वल्ला-च्वलं कराभ्यां परामृशन्त्यो विषयं निमृतं निश्रमयेयुरिति विदितमेव बहूनाम् । अत्र चेयं देवी निमृतावस्थितापराङ्गा, दुकूलाञ्चलं अचलत् करेण धारयन्ती,

(प्रकाशम् ) श्रोतन्यमिदं धारणावचनम् । यक्ष्महतकः पुरा-न्निष्कामणमेवास्माकमिच्छतीति । राजा—किमत्र प्रतिविधातव्यम् ।

देवी-(सोद्वेगम् ) दाणि कि कुम्मो । [इदानीं कि कुर्म: ।]

मन्त्री--देवि मा भैषीः । प्रतिविधानप्रकारोऽपि धारणया विदितः ।

राजा-कथिमव।

मन्त्री — (कर्णे) एवमेवम् ।

राजा-कथमिदं धार्णया निर्धारितम्।

मन्त्री—रसगन्धकप्रयोगमन्तरेण सपरिवारोऽहमजय्य इति यक्ष्मराजस्य हृद्यं विश्वसनीयया तापसीवेषया धारणया गृहीतम् ।

देवी—(साक्षासम्) जइ एव्वं ता कहं अह्योहिं रसगन्धआ संपादणिज्ञेति। [यद्येवं तत् कथमस्माकं रसगन्थको संपादनीयौ इति।]

श्रुतिपथावरोधमाचरचामरं हस्ताग्रेणापनयन्ती वृत्तान्तश्रवणे नितान्तं बद्धश्रद्धा विलोक्यत इति निर्वर्णयति मन्त्री ॥ ३८ ॥

श्रीतव्यमिति । धारणावचनं-धारणाया वाक्यम् ; धारणासविधादिधगतो वृत्तान्त इत्यर्थः । पुरात्-जीवस्यावासनगरभूतात् शरीरात् । मा भैषीः-न मेतव्यम् । माङि छुङ् ; न माङ्योग इति अङागमप्रतिषेधः । धारणया विदितः-धारणया विमृश्य निर्धारित इत्यर्थः । एवमेवं-एतादश उपायः समुपकिष्पत इति निगूढं श्रोत्रान्तिके निवेदितं मिन्त्रणा । रसगन्धकेति । अहमिति राजयक्ष्मा निर्दिश्यते । सपरिवारः-कुष्ठिकेष्ठासगळगण्डपाण्डुज्वरविषूचीप्रभृतीनां व्याधीनां समूहोऽस्य परिवारः ; तत्सिहतः । रसगन्धकयोः पृथक् संयुक्तयोर्वा यथायोगं संस्कृतयोः प्रयोगेण रोगसमूहनिरासपूर्वेकं देहदृढीकरणात्मकं रसायनविधानमिप

राजा — शम्भोवीर्थं रसो नाम शर्वाण्या नाम गन्धकः । ताभ्यामेव प्रसन्नाभ्यां तौ प्राह्माविति मे मतिः ॥ ३९ ॥

देवी---केण उण उवाएण ताणं पसादो संपादणिको । [केन पुनरुपायेन तयो: प्रसादः संपादनीय: 1]

मन्त्री---उपासनयैव ।

राजा—युक्तमुक्तं भवता । श्रूयते हि पुरा मृकण्डुरुमापतिमुपास्य पुत्रं छेभे । तत्पुत्रोऽपि तदुपासनया मृत्युमुखान्मुक्तो दीर्घमायुरस्रभतेति ।

निष्पचत इति विदितमेव भिषजाम्। तथा च वैद्यके—''शुद्धः स्थात् सकलामयैकशमनो यो योगवाहो मृतः सूतः षड्गुणगन्धयुगगदहरो वेगेन धात्वादिमुक् । वृष्यो मृत्युविनाशनो बलकरः कान्ताजनानन्दनः शार्दूला-तुलसत्त्वकृत् क्रमभुजां यक्ष्मापहारी ततः'' इति । यक्ष्मणां राजा-यक्ष्मराजः; रोगराद्; राजयक्ष्मेति यावत् । साधासं-उपात्तधैर्यं यथा तथेत्यर्थः ।

राम्भोरिति । रसः-पारदः । शम्भोः-शिवस्य । वीर्य-सप्तमः श्रुक्ताख्यो धातुः । गन्धकः-तदाख्यः खनिज उपधातुः । शर्वाण्याः-गौर्याः । वीर्य-रजो नाम स्त्रीधातुः । तौ-रसगन्धकौ । ताभ्यां-शिवाभ्याम् । प्रसन्नाभ्यामेव । तयोः प्रसादमिधगत्यैवेत्यर्थः । प्राह्मौ-प्राप्तुं शक्यौ । इति मे मितः-इत्यहं अभिप्रेमि । "पारदः शिववीर्यं स्यात् दुर्गावीर्यं च गन्धकः" इति रसशास्त्रम् । पार्वतीपर-मेश्वरयोः प्रसादेन तद्वीर्यभूतयो रसगन्धकयोः सेवा समुचितेति, तत्सेवया च देह-सिद्धं प्राप्तुं प्रभवित पुरुष इति च रसशास्त्रविदो वदन्ति । यथा रसरत्रसमुचये— "दिव्या तनुर्विधेया हरगौरीसृष्टिसंयोगात्" इति । हरगौरीसृष्टिसंयोगो नाम रसगन्धकयोः संयोग एव ॥ ३९ ॥

डपासनयेति । ध्यानार्चनादिसेवाविधिना । मृकण्डु:-मृगुनाम्नो सुने: पुत्रो महर्षि: । ''पुरा कल्पे मुनिश्रेष्ठो मृकण्डुर्नाम विश्रुत: । भृगोः पुत्रो महा-भागः सभार्यस्तप्तवांस्तपः ॥ तस्य पुत्रस्तदा जातः शिवस्यानुप्रहाद्वने ॥ '' इति मन्त्री—सम्यगवगतं महाराजेन । यतः खल्वेषः—

पादाघातत्रुटितयमुनाभ्रातृबाह्वन्तरोद्य
दक्तस्रोतस्समुपशमिताशेषशोकाश्रयाशम् ।

मार्कण्डेयं व्यतन्तत यदा सर्वभूतैस्तदादि

स्तुत्यं मृत्युक्षय इति यशः स्फारमीशः प्रपेदे ॥ ४०॥

पार्वतीपतेरुपासनया मृकण्डोः पुत्रोत्पत्तिविषयः प्रतिपादितोऽस्ति मार्कण्डेय-पुराणे रुद्रसर्गाध्याये । तत्पुत्रः-मार्कण्डेयः । तदुपासनया-तस्येश्वरस्योपासनया । उमापित प्रति कृतेन उप्रेण तपसा मार्कण्डेयो मृत्युवश्मप्राप्य चिरंजीवित्वमवापित कथा सुप्रसिद्धा । किन्तु नारसिद्धो पुराणे महाविष्णुं प्रति मार्कण्डेयो सहामागो बाल्यत्वे जीवितं अभजदिति प्रतिपादितमस्ति । तथया—''मार्कण्डेयो महामागो बाल्यत्वे च महाशुतिः । अथ तस्मिन् जातमात्रे आदेशी कश्चिद्वववीत् । वर्षे हि द्वादशे पूर्णे मृत्युरस्य भविष्यति । श्रुत्वा तन्मातापितरौ दुःखितौ तौ बभूवतुः । तौ दश्चा दुःखसंपन्नौ मार्कण्डेयो महामितः । उवाच वचनं तत्र किमर्थे दुःखमीदशम । अपनेष्यामि मे मृत्युं तपसा नात्र संशयः । इत्युक्वा तौ समाधास्य पितरौ वनमभ्यगात् । तत्र विष्णुं प्रतिष्ठाप्य गन्धपुष्पादिभिः क्रमात् । पूजियत्वा हि तत्र तपस्तेषे सुदुष्करम् । निराहारो मुनिस्तत्र वर्षमेकमतिन्द्रतः । ततो यमाल्यात्त्र चागता यमिकङ्कराः । पाश्चहस्तास्तु तं नेतुं विष्णुद्तैस्तु ते हताः ॥" इति नारासिद्धपुराणे मार्कण्डेयमृत्युखयाध्याये ॥

परमेश्वरस्य यः किल परिगिरां प्रभावस्तमेव प्रतिपादयित पादाघातेति । यतः खल्वेष इति पूर्ववाक्यमत्र योजनीयम् । एष खल्छ उमापितरीशः । पादा-घातेन त्रुटितं-विदारितम् , यमुनाभ्रातुः यमस्य, बाह्वन्तरं-वक्षस्स्थल्लम् , तस्मात् उद्यता-उद्गच्छता, रक्तस्रोतसा-शोणितधारया, समुपशमितः-सम्यक् प्रशमितः, अशेषश्चासौ शोकश्चाशेषशोकः, स एव आश्रयाशः-अग्निः यस्य तम् । मृकण्डो-रपत्यं पुमान्-मार्कण्डेयः, तम् । यदा व्यतनुत-यस्मिन् काले कृतवान् । स्तविष्ठामि<sup>1</sup> । स्तोप्यामि त्वामहं विश्वस्य भोजन । पालनमशनं वा भोजनः <sup>2</sup> । अमृतान्ने <sup>3</sup> तातारमभृतं पित्रयं यिज्ञ हव्यवाहन ॥

स्तिविष्यामि । स्तोष्यामि त्वामहं अमृत सर्वस्य पुरुषस्य मोजयितारम् । अग्ने रक्षितारममृतं यज्ञार्ह यष्ट्रतमं हिवषां वोढः ॥ (५)

# सुश्रंसो बोधि ग्र<u>ण</u>ते येविष्ट्च मधुंजिह्नः स्वाहुत: । प्रस्कण्वस्य प्रतिरन्नायुंर्जीवसे नमुस्या दैन्युं जनम् ॥

सुशंसः । सुशंसो भव गृणते युवतम । मादयितृज्वाल स्वा-हुतः । प्रस्कण्वस्य । कण्वपुत्रः प्रस्कण्वः । स चायं घोरस्य कण्वस्य पुत्रः प्रकरणात् । न त्वाजमीळ्हस्य । तस्य वर्धन्तायुजदीवनार्थं । स्तुहि परिचर वा दैव्यं जनमिति ॥

<sup>1</sup> Read स्तविष्यासि.

<sup>&</sup>quot; Perhaps to read भोजनम .

³ Read अमृत। अने. First written अमृतात्र. Then ए mark written below आ mark of ता with a cross above the line between ता and त्र.

<sup>&#</sup>x27; Read त्रातारममृतं.

<sup>ै</sup> This is the meaning of मियेध्य in the vocative case and so must be यज्ञिय.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> All the letters till again again badly injured, the leaf being worm-eaten. From the context and from the bits that remain, the letters are deciphered. Note the etymology from the root <math>
again again.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> a in a completely gone, as the corner of the leaf is broken.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> यि looks more like घि than यि.

<sup>&</sup>quot; Read घौरस्य.

<sup>10</sup> ळह written छह.

<sup>&</sup>quot; Read वर्धयन्नायुजीवनार्थ.

सुशंसो बोधि । सुस्तवो बुध्यस्व स्तुवते युवतम मादियतृजिह्न स्वाहुत: । प्रस्काण्वस्य मम जीवनाय आयुर्वर्धयन् नमस्कुरु सर्वान् देवान् ॥ (६)

होतारं विश्ववेदसं सं हि त्वा विश्व इन्धते । स आ वेह पुरुहूत पर्चेत्सोऽभे देवाँ इह द्रवत् ॥ सिवितारं पुष्पं मिन्ना भगेमिभे व्युष्टिषु क्षपः । कण्वीसस्त्वा सुतसोमास इन्धते हव्युवाहं स्वध्वर ॥

होरसि । द्वृच एकार्थः । त्वां कण्वपुत्राः समिन्धते । स त्वं तेषां एतानाबह<sup>2</sup> । द्विरूपोऽभिर्यष्टा यष्टव्यश्च ॥

होतारं विश्ववेदसम् । होतारं सर्वधनं समिन्धते हि त्वां विशः । स त्वमावह पुरुहूत प्रचेतसोऽग्ने देवानिह क्षिप्रम् ॥ (७) सवितारम् । सवितृप्रभृतीनिष्नं च यष्टव्यं राज्या व्युष्टिषु त्वमावह । कण्वपुत्रा अभिषुतसोमास्त्वां दीप्यन्ति हव्यवाहं स्वध्वर ॥ (८)

> पितुर्बीध्वराणामग्ने दूतो विशामिस । उष्वेषु आ वहु सोमेपीतये देवाँ अद्य स्वर्दश्नः ।

स्पष्टोत्तरा<sup>3</sup> । स्वत्रशः ' सूर्यदृशः । स्वरादित्यो भवति स्वरेर्गत्यर्थात् । सूपसृष्टादत्तेरिति<sup>5</sup> यास्क ' इति ॥

- ¹ Read होतारम्।
- ² Read एतानावह.
- <sup>3</sup> The verse number 9.
- ' Read स्वर्दशः
- <sup>5</sup> Read सूपस्टादर्तेरिति.
- <sup>6</sup> Cf. स्वरादित्यो. भवति । सु अरणः । सु ईरणः । स्वृतो रसान् । स्वृतो भासं ज्योतिषाम् । स्वृतो भासेति वा (नि. २. १४).

पतिर्हि । पतिर्हि यज्ञानां अग्ने दूतो विशामिस । स उषिस प्रबुद्धानावह सोमपानाय देवानच सर्वस्य द्रष्टृन ॥ (९)

#### अग्ने पूर्वा अनूषसी विभावसो दीदेर्थ विश्वदंर्शतः । असि ग्रामेष्वविता पुरोहितोऽसि युहेषु मानुषः ।।

अग्ने । अग्ने पूर्वा अनूषसो विभावसो गतासूषस्त्विप दीहे । विश्वस्य दर्शनीय । त्वमिस श्रामेषु विता । पुरोहितो हिवर्यज्ञेष्विप चारण्येष्विस यज्ञेषु सौमिकेषु । मानुषो मनुष्यहित इति ॥

अग्ने पूर्वा । अग्ने गतास्वण्युषस्सु विभावसो प्राज्वलः सर्वस्य दर्शनीयः । स त्वं प्रामेष्वसि गृहेषु पुरोनिहितो रक्षिता । आरण्येषु च यज्ञेषु पुरोनिहितो मनुष्यहितः ॥ (१०)

#### नि त्वा युज्ञस्य सार्धनुमग्ने होतारमृत्विजम् । मुनुष्वदेव धीमहि प्रचेतसं जीरं दूतमर्मर्त्यम् ॥

नि त्वा । यथा त्वां मनुन्निद्धे तथा निघीमहि त्वां जीरम् । जीरः क्षिप्रो जरतेः । कात्यायस्वाह रकिन्त्यः प्रसारणे जीर इति ॥

¹ I am not sure what is written. The second letter looks like है. Perhaps the scribe was writing दीदेश.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read दर्शनीयः

<sup>3</sup> Read यामेषु or सङ्ग्रामेषु.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read अविता.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read मनुर्निद्धे.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Reading uncertain.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The first letter is mostly worm-eaten. It may be € or ₹. The word not intelligible.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The explanation not clear.

नि त्वा यज्ञस्य । निधीमहि त्वां यथा मनुर्निदधे क्षिप्रं तद्वदिति ॥ (११)

## यद्देवानां भित्रमहः पुरोहितोऽन्तरो यासि दृत्यम् । सिन्धौरित् पस्वनितास ऊर्मयोऽग्नेभ्नीजन्ते अर्चयः ॥

यद्देवानाम् । यदा देवानां मित्रमहस्संहतदीते । मित्रो देवतेः । मन्त्रेवी मंहनीय । यदि वा मित्राणां पूजियतः । अन्तरो यासि दूवं दूत्यं कर्त्तुं देवं प्रति मध्येन गच्छंस्तथोक्तः । परोक्षश्रोषः । सिन्धोरिव प्रस्वनितास्सञ्जन्त इवोर्मयः । अग्नेर्ज्ञाजन्ते दीप्तयः ॥

यद्देवानाम् । यदा देवानां मित्राणां पूजियतः मनुष्यैः पुरोहितो देवानां मनुष्याणां मध्ये वर्तमानो यासि दूत्यम् । तदानीं समुद्रस्येव प्रकृष्टशब्दा वीचयः तवाग्ने भ्राजन्ते दीसयः ॥ (१२)

Wall Tillows

## श्रुघि श्रुंत्कर्ण विहीभिर्देवैरेप्ते स्याविभिः । आ सीदन्तु बुर्हिषि मित्रो अर्युमा प्रात्यावीणो अध्वरम् ।।

श्रुघि । श्रुत्कर्ण इत्युदारं ब्रुवते । श्रुघि श्रुत्कर्ण । विह्निभरन्यैरिम-भिदेंवैश्चाग्ने सयावभिः । आसीदिश्चिति (स्पष्टम् । येऽध्वरं प्रातरागच्छिन्ति ते प्रातर्यावाण इति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is all that is found in the MS. in the Adyar Library.

² Read मेद्यते:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps to read मित्रैर्दा.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Perhaps to read प्रस्वनिताश्चाद्यायन्त.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perhaps to read ब्रते.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read आसीदन्त्वित्रु.

श्रुधि श्रुत्कर्ण । श्रृणु श्रवणपरकर्ण हविषां वोदृभिरन्यैः त्वया सहैकगमनै-देवैः यज्ञं च प्रातर्गच्छद्भिः अस्मिन् बर्हिषि आसीदन्तु मित्रोऽर्यमा चेति ॥ (१३)

> शृष्वन्तु स्तोमं मुरुतंः सुदानेवोऽग्निजिहा ऋताद्वधंः । पिवतु सोमं वरुणो धृतत्रतोऽश्विभ्यासुषसा सुज्रः ॥

शृण्वन्तु । शृण्वन्त्वमं मरुतः शोभनदानाः अग्निजिह्नाः सत्यस्य यज्ञस्य वा वर्धयितारम् । पिबल्विति स्पष्टम् ।

अश्विभ्यामुषसा सजूः (ऋ. वे. ५. ५१. ८)

इति चतुर्थेष्टेके<sup>3</sup> न सृष्टः देवतासेदात् । तद्धि वैश्वंदेवं सूक्तम् । अग्ने-र्जिह्या ये पिवन्ति सोमं तेऽग्निजिह्वा इति ।।

श्रुण्वन्तु स्तोमम् । त्वया हूयमानाः श्रुण्वन्तु स्तोमं मरुतः शोभनदानाः अग्न्यास्या यज्ञस्य वर्धयितारः । पिबतु च सोमं वरुणो धृतकर्मा अश्विभ्यामुषसा च सहितः ॥ (१४)

<sup>1</sup> Read वर्धयितारः

<sup>&#</sup>x27; अश्विस्या ends the line. The next is the last line. Since the end of the leaf is narrow, it begins only one inch away from the margin.

<sup>3</sup> Read चतुर्थेऽष्टके.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Here there is the figure 12 to mark the end of the sukta.

#### त्वमंग्ने वसूँरिह रुद्राँ अदित्याँ जुत । यजा स्वध्वरं जनं मनुजातं घृतपूर्वम् ॥

त्वमभे । त्वमभे वस्वादीनिह यज । तदेवैकवदाह । यजा स्वध्वर-मिति । मनुजातो मनुष्येषु यो जज्ञे प्रादुर्भवति । घृतमुदकं च यः प्रेरयति ॥

त्वमग्ने वसून् । त्वमग्ने अस्मिन् यज्ञे वस्वादीन् यज । तद्वयितिरिक्तमिप् दैव्यं जनं सुयज्ञं मनुष्येषु प्रादुर्भवन्तं घृतं प्रति गन्तारम् ॥ (१)

## श्रुष्टीवा<u>नो</u> हि दाञ्जेषे देवा अंग्ने विचेतसः । तान् रोहिदश्व गिर्वणुस्तर्यस्त्रिशतुमा वेह ।।

स्पष्टोत्तरा<sup>2</sup> । श्रुष्टीवान उदाराः । श्रुष्टिर्दानम् । श्रुषिः प्रेरणार्थः । विश्वस्य हि श्रुष्टये देव ऊर्ध्वः (ऋ. वे. २. ३८. २)

इति । शाट्यायनकं तु वाते वा + स्य श्रष्टयो यदच्चय इति । विचेतसः सुमतयः ॥

श्रुष्टीवानो हि । क्षिप्रसंभक्तारो हि दाशुषे देवा अग्ने सुमतयः । तान् रोहिदश्व गीर्भिर्वननीय इहावह तयिह्नशत्संख्याकान् ॥ (२)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> After तदेवेक the letter ह written and scored off. Then इ written. Folio 36b ends with तदेवेकव. The letter द in the next leaf partly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The verse No. 2.

<sup>3</sup> After वाते वा a letter completely worm-eaten. Perhaps वाते वा-ग्रस्य ; not clear.

<sup>1</sup> Read यहर्चय.

श्रियमेधवदंत्रिवज्ञातंवेदो विरूप्यत् । अङ्गिर्स्वन्मंहित्रत् प्रस्केण्वस्य श्रुधी हवेम् ॥ महिकेरव ऊतये श्रियमेधा अहूषत । राजन्तमध्वराणांमुप्तिं श्रुकेणं श्रोचिषां ॥ घृतांहवन सन्त्येमा उ षु श्रुधी गिरं:। याभि: कण्वस्य सूनवो हवन्तेऽवंसे त्वा ॥

स्पष्ट एवोत्तरस्रचः । महिप्रतो महाकर्माः । महिकेरवश्च । केरुः कर्म करोतेः । प्रियमेघा नाम ऋषिः । तत्कुलीनः कण्व इत्येकम् । अन्य-कुलेन इत्यपरम् । प्रिययज्ञाः स एव नरं प्रियमेधा इति तृतीयमिति ॥

प्रियमेधवत् । प्रियमेधादिचतुष्कस्येव महाकर्मन् प्रस्कण्वस्यापि श्रृणु ह्वानिमिति ॥ (३) महिकेरव । महाकर्माण ऊतये प्रियमेधः त्वामहूषत । ई्शानं यज्ञानां अग्नि ग्रुकेण तेजसा ॥ (४) धृताहवन । प्रियघृतहविष्क भजनशील इमाः स्तुतीः श्रृणु । याभिः

कण्वपुत्रा रक्षणाय त्वां हवन्ते ॥ (५)

¹ Read एवोत्तरस्तूच: The verses 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read महिनतो.

<sup>3</sup> Read महाकर्मा

<sup>&#</sup>x27; Read प्रियमेघो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read अन्यकुलीन.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Perhaps to read प्रिययज्ञ:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> घा mostly worm-eaten. Not clear. Perhaps semething missing. Perhaps to read नर: प्रियमेध.

#### त्वां चित्रश्रवस्तम् हवन्ते विश्च जन्तवः। शोचिष्केशं पुरुषियाप्रे ह्व्याय् वोळंहवे॥

त्वाम् । त्वां चित्रश्रवस्तम ते सर्वै भवन्ते ये मनुष्येषु जाताः । शोचन्त इव ह्येतस्य समिद्धस्य रक्ष्मयः केशा इवेति वाजसनेयकम् ।

इळायास्त्वा पदे वयम् (ऋ. वे. ३. २९. ४)

इत्यत्र अमे हन्याय वोव्वहवे इति न विस्नति । तत्र जातवेद:प्रकृ-तत्वादिमरप्रधान इति ॥

त्वां चित्रश्रवस्तम । चित्रेण श्रवसा श्रुतेन योऽतिशेते तं त्वां स्तुति-भिर्मनुष्येषु जाता हवन्ते ज्वालाकेशं बहुप्रिय अग्ने हिवधो वहनाय ॥ (६)

## नि त्वा होतारमृत्विजं दिधरे वसुवित्तमम् । श्रुत्कर्णं सुप्रथस्तमं विपा अग्ने दिविष्टिषु ॥

<sup>1</sup> Read सर्वे.

<sup>&#</sup>x27; Read हवन्ते.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The printed edition of S'. B. has शोचन्तीय होतस्य केशा: सिमद्धस्य (श. ब्रा. १. ४. १. ३८)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The last pada in R. V. 3. 29. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read विस्जिति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> जा is completely gone. Only a conjecture. तवेद is in tact. Then a few syllables completely lost. A few bits alone remain. The visarga and प्रकृतत्वादिम only a conjecture from the bits that remain. राधान is in tact.

नि त्वा । स्पष्टा । यस्सर्वेत एवात्यन्तं पृथुस्सप्रथस्तमः । दिविष्टप्व-ध्वरेषु । दिवसा वा दिष्टयो दिवादित्येन प्रेरिताः ॥

कुरु:गस्य<sup>5</sup> दिविष्टिषु (ऋ. वे. ८. ४. १९) इति ॥

नि त्वा होतारम् । निद्धिरे त्वां होतारं ऋत्विजं अतिशयेन धनानां लम्भियतारं श्रुत्कर्णं सर्वतः पृथुतमं मेधाविनोऽग्ने दिवसागमनेषु अहर्भुखेषु ॥ (७)

आ त्वा विप्रां अचुच्यवुः सुतसोमा अभि पर्यः । बृहद्भा विश्वंतो हृविरग्ने मर्तीय दाशुर्वे ॥

आ त्वा । आच्यावयन्ति त्वा धुतसोमा विश्रा अत्रं प्रति । बृहन्तं भासमानां बृहन्तो भासमाना इति वा । धारन्ते हिवरमय इति स्पष्टम् ॥

आ त्वा विद्राः । आगमयन्ति त्वामभिषुतसोमा मेधाविनः सोमछक्षण-मन्त्रमि । बृहतीर्दीतीर्हविश्व धारयन्तोऽग्ने मर्त्याय यजमानाय होतारः ॥ (८)

<sup>1</sup> Read प्रथुस्स सप्रथस्तम:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read दिविष्टिष्वध्वरेषु.

<sup>3</sup> Read दिविष्टयो.

<sup>&#</sup>x27; There are only two small vertical strokes after রা and not a visarga.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read कुरङ्गस्य.

Better read त्वां.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read भासमानं.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read धारयन्तो.

<sup>8</sup> Read हिंबराने इति.

प्रातुर्याच्णेः सहस्कृत सोमुपेयाय सन्त्य । इहाद्य दैच्युं जनं बुर्हिरा सादया वसो ।।

उत्तरा च<sup>1</sup>। प्रातरागच्छतो देवान् बलेन मधीतस्सहस्तुतः<sup>2</sup>। इहाद्य दैव्यं जनमित्येकवद्वाक्यस्योपसंहार इति ॥

प्रातर्यांकाः । प्रातर्यांकाो देवान् मथनबळेन कृत सोमपानार्थं भजनीय अस्मिन् यज्ञे बर्हिरासादय देव्यं जनं वासयितः । पूर्वार्धस्य संग्रह उत्तरः ॥ (९)

> अर्वाञ्चं दैव्यं जनुमग्ने यक्ष्य सहूतिभिः। अयं सोमः सुदानवुस्तं पात तिरोअह्वयम् ॥

अर्वाञ्चम् । इतोमुखं दैव्यं जनं अग्ने यज समानाह्वानैस्सह । तांश्च प्रत्याह अयं सोम इति । यस्सोमं पूर्वेद्युभिषितो परेद्युः प्रातर्भूयते तं तिरोअह्वचं ब्रुवते । अहि तिरोहितेऽप्यास्त इति ॥

अर्वाञ्चं दैव्यम् । अस्मदिभमुख दैव्यं जनं अग्ने यज समानाह्वानैः तत्तदनुचरैः । सहायदेवानाह । अयं सोमोऽभिषुतः शोभनदानाः । तं पिबत पूर्वस्मिन्नहिन तिरोभूते ज।तम् । अथवा प्राप्तेऽहिन प्रादुर्भूतं इति ॥ (१०)

<sup>1</sup> EUR to be taken from the commentary on the previous verse. EUU is verse No. 9.

<sup>\*</sup> Read मथितस्सहस्कृतः

³ Read यस्सोमः

<sup>&#</sup>x27; Read पूर्वेद्युरभिष्ठत:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read प्रात्रह्यते.

 $<sup>^6</sup>$  A few words omitted. Here there is the figure 13 to mark the end of the  $s\overline{u}kta$ .

# एषो उषा अपूर्व्या व्युच्छिति प्रिया दिवः। स्तुषे वीमिश्वना बृहत्।।

एषो उषाः । एषो उषा अपूच्या मुख्या । देवानां व्युच्छति प्रिया सर्वेषां दिवः सकाशात् । स्तौमि वामहं तत्राश्विनौ बृहत् बृहता स्तोत्रेण ॥

एषो उषाः । यतः पूर्वमन्यो न प्रादुर्भवित सैषा अपूर्व्या प्रादुर्भवित दिवो दुहितृत्वात् प्रिया । तत्राहं बृहता स्तोत्रेण वामिश्वनौ स्तौमि भवतोः काळे ॥ (१)

#### या दुस्ना सिन्धुंमातरा मनोतरा रयीणाम् । ध्रिया देवा वंसुविदा ॥

या । यो दर्शनीयो सिन्धुमातृको । सूर्याचन्द्रमसो हि तो । तो चाद्भच उदेतः । मनोतरा मनुमत्तरो रधीणाम् । धिया कर्मणा । देवो वसूनां लम्भको । तो स्तुष इति ॥

या दस्रा। यौ दर्शनीयौ नदीनां निर्मातारौ धनानामनुमन्तारौ कर्मणा देवौ वसूनां लम्भियतारौ स्तौमि॥ (२)

### वुच्यन्ते वां ककुहासौ जुर्णायामधि विष्टपि । यद्वां रथो विभिष्पतात् ।।

वच्यन्ते । उच्यन्ते युवयोः स्तुतयो जूर्णायां जीर्णायाम् । अघि लिष्टपि । विष्टपो विष्टभाति भूतानीति । यस्मिन् काले युवयोः रथोऽश्वैः पततीति ॥

¹ Read अपूर्व्या•

<sup>2</sup> Read रयीणाम्.

<sup>3</sup> Read अधि विष्टपि. The letter धि is completely worm-eaten.

<sup>&#</sup>x27; Folio 37a ends with युव. From भूतानीति, the corner of the leaf is very much damaged, being worm-eaten. The letters can scarcely be made out.

वच्यन्ते वाम । उच्यन्ते युवयोः स्तोत्राणि जीर्णायां रात्रौ अपरात्रि । विष्टब् रात्रिः । विष्टभनाय । अस्मिन् काळे युवयोः रथोऽश्वैः पतित ॥ (३)

## हुविषां जारो अपां पिपर्ति पर्पुरिर्नरा । पिता क्रर्टस्य चर्षेणिः ॥

हविषा । हविषामा हतोनात्मनिस्संक्रान्तेन । अपामुषसामपामेव वा जरियता आदित्यः पूरयति देवान् नरा । पपुरिः पूरकः । पिता सर्वस्य । कूटं करोतेः कर्मेति  $+ + ^6$  । कर्मणो  $+ + ^7$  ॥

हिवषा जारो । हिवषा वां जरियता तेजसां नेतारौ पूर्यित पूरियता कृतस्य कर्मणः पालियता द्रष्टा आदित्यः । तत्र वां स्तौमीति ॥ (४)

### आदारो वां मतीनां नासंत्या मतवचसा । पातं सोमस्य धृष्णुया ॥

¹ ਫ਼ mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read हविषामी.

<sup>8</sup> Read हुतेनात्मनि संकान्तेन.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ¶ completely and the other two letters mostly worm-eaten.

<sup>5</sup> Read st

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> कर्मेति mostly worm-eaten. Then two syllables completely gone. It must be यास्कः Cf. N. 5. 24.

<sup>&#</sup>x27;कर्मणो very much injured; can scarcely be made out. Then two letters completely gone. They are ह्या. Here there is आदाराः प्रेरको य: which is the beginning of the commentary on the next verse and then from the end of the commentary on the third verse there is repetition up to आदाराः । आदाराः प्रेरको यः I give the entire passage here This repetition is not injured. आदाराः प्रेरको यः युवयो रथोऽश्वैः पततीति भविषा । हविषामौ हुतेनात्मनि संकान्तेन अपामुपसामपामे वा जरियता आदित्यः पूरयित देवान् नरी । पपुरिः पूकरः । पिता सर्वस्य । कृदं करोतेः कर्मेति यास्कः । कर्मणो द्वष्टा ।

आदारः । आदारः प्रेरको धः युवयोः सुमतीनाम् । नासत्यौ प्रियः-स्तोत्रो । तं पिवतं सोमं धर्षकं तीत्रत्वादिति ॥

आदारो वाम् । तीव्रत्वादादारको युवयोर्बुद्धीनां सोमो नासत्यौ प्रिय-स्तोत्रौ । तं सोमं पिबतं मनसो धर्षणम ॥ (५)

#### या नुः पीपरदिश्वना ज्योतिष्मती तमस्तिरः। तामुस्मे रासाथामिषम्।।

या नः । यदन्नमस्मान् पारयेत् अश्विनान्द्योतिष्त्तमो दारिद्रचं तिरः तदन्नमस्मभ्यन्दत्तमिति ॥

या नः पीपरत् । यदन्नमस्मानुज्वलमश्विनौ दारिद्रयलक्षणात्तमसोऽन्यत्र पारयति तदन्नमस्मभ्यं दत्तम् ॥ (६)

#### आ नो नावा मेतीनां यातं पाराय गन्तवे । युङ्जाथांमिश्वना रथम् ।।

आ नः । आयातमस्मात् स्तुतीनां पारं गन्तुं नावा । अस्त्यश्वि-नोर्नोः यिया सिन्धुमति तरतः । युङ्गाथामश्विना रथम् ।

उदीथामृतायते (ऋ. वे. ८. ७३. १)

¹ Read य:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read प्रियस्तोत्री.

<sup>3</sup> Read अश्विनौ ज्योतिष्मत्तमौ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> तद and स्यस्य partly and न्द mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> आया mostly and त completely worm-eaten. Read आयात-मस्मान.

<sup>6</sup> Read यया.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read उदीराथामृतायते.

इत्यत्र युङ्जाताथां पादो न सृष्टः। तत्रास्त्यातस्यर्थप्रकारे भिन्नः। स हि पूर्वपादस्य पञ्च इति ॥

आ नो नावा । आयातमस्माकं भवतोर्नावा स्तोत्राणां पारं गन्तुम् । तत ऊर्ध्वं गमनार्थं रथं च युङ्जाथामिति ॥ (७)

## अरित्रं वां दिवस्पृथु तीर्थे सिन्धूनां रथः । ध्रिया युंयुज् इन्द्वः ॥

अरित्रम् । अर्तेररित्रं नौरे नौरेव । तमन्तरिक्षादिप पृथु भवती । तिर्थे सिन्धूनां रथश्चोपतिष्ठते स्थलगमनाय । कर्मणा च युज्यन्ते भवद्भर्यं सोमाः ॥

अरित्रं वाम् । समुद्रगमनसाधनं जलपात्रं वां दिवोऽपि पृथु भवति । अथ जलानामुत्तरणदेशे रथ उपतिष्ठति । कर्मणा नानाविधेन यहे सोमाश्च भवद्भयां युज्यन्ते ॥ (८)

¹ युज्जाथां.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add इति before पादो. Read युजायां. This is the second pāda in R. V. 8. 73. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ख्या mostly worm-eaten. Read तत्राख्यातस्यार्थप्रकारो.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read प्रपञ्च.

<sup>\*</sup> R partly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> There is some mark between म and न्त, which looks like the beginning of न्द. The long mark in क्षा and दिप mostly worm-eaten. Read तदन्तरिक्षादिष.

<sup>8</sup> Read भवति-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read तीर्थे.

<sup>10</sup> Read भवद्भगं.

## द्विस्केण्वास् इन्दे<u>चो</u> वसु सिन्धूनां प्रदे । स्वं वृत्रिं क्कहं धित्सथ: ॥

दिवः 1 प्रादुर्भवन्ती 2 दीप्ता रश्मयः । वासकं णषस 3 ज्योतिरपां स्थाने ऽन्तिरक्षे प्रादुर्भवति । अस्मिन् काले स्वं रूपं क धातुमिच्छथः । वप्रवृणोते 1 तदिश्वनौ पृच्छतेति कण्वानां मन्त्रणमिति ॥

दिवस्कण्वासः । दिवः पतन्ति हे कण्वा दीप्ता रश्मयः । वासकमादि-त्याख्यं तेजः अपां स्थाने प्रादुर्भवति । तत्र युवामिश्वनौ स्वं रूपं कस्मिन् निधा-तुमिच्छथः ॥ (९)

## उर्भूढु भा उ अंशवे हिर्रण्यं प्रति स्र्यैः । व्यंख्यज्जिह्वयासितः ॥

अभूत् । अभूहीसिरोषसाय रक्ष्मये । हिरण्यसदृशश्चासि सूर्यः । प्रकाशयति चामिज्वालया कृष्णवर्णः उषसमग्निहोत्राय समिद्धः ॥

अभूदु भा। अभूदीप्तिः रश्मेरनन्तरमुद्यवेलायाम्। हिरण्यं प्रखासीत् सूर्यः। तत्सदशोऽभवदित्यर्थः। तदनन्तरं जिह्न्या ज्वालया बद्धः प्रकाशयति सर्वे जगत्॥ (१०)

### अभूंदु पारमेते पन्थां ऋतस्यं साधुया । अदंशिं वि स्नुतिर्दिवः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pratika not separately given.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read प्राहुभैवन्ति. The letter प्रा mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read कण्वास:

<sup>&#</sup>x27; Read विर्वृणोतेः Cf. N. 2. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read हिरण्यसहराश्वासीत्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read चाम्निर्ज्वालया.

अभृत् । अभृदु पारं गन्तुं पन्था आदित्यस्य साधुम् । अप्यदिश् सूर्यत्य सृतिः दीप्तिस्सर्तेरिति ॥

अभूदु पारम् । पारं दिशं प्रति गन्तुं उद्युक्तस्यादित्यस्य साधुरभवत् पन्था दिवो मध्ये कश्चन मार्गः । व्यदिश येन सूर्यो गच्छित तत् ॥ (११)

### तत्त्वदिदश्विनोरवो जरिता प्रति भूषति । मदे सोर्मस्य पिर्वतोः ॥

तत्तत् । तत्तदिश्वनोरुषसि स्तोत्रं भचिति यद्यदाभभं कृतं तत्तद्धोता प्रकाशयति रक्षणम् । सोमस्य मदे नृत् पूरयतोः ॥

तत्तदित् । तत्तदेवाश्विनोः आश्रितविषयं रक्षणं स्तोतालंकरोति प्रकाश-यति यद्रक्षणं सोमस्य मदे पूरयतोरभूदिति ॥ (१२)

#### वावसाना विवस्वति सोर्मस्य पीत्या गिरा। मुनुष्वच्छंभू आ गंतम् ॥

ववसाना । वर्तमानौ यजमाने सोमपानार्थं स्तुत्यर्थं च । नरावि-वागतं सुखस्य भावकौ ॥

वावसाना । वसनज्ञाली यजमाने सोमपानेन स्तोत्रेण च हेतुना सुखस्य भावियतारी नरविदहागतम् । अपि वा मनोरिव यज्ञे ॥ (१३)

## युवोरुषा अनु श्रियं परिष्मनोरुपाचरत् । ऋता वनयो अक्तुभिः ॥

¹ Read साधु:

<sup>&</sup>quot; Read ख़ति:

<sup>3</sup> Read भवति.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Not clear. Perhaps to read ययदलंकतं.

युवोः । युवयोरुषा श्रियमनूपचरित परीतो गन्तोः । पश्चात् पादुर्भवतीत्यर्थः । यदिवा युवयोः श्रियमावहती । युवां चाक्कुभ्यो रात्रिभ्यो हवींषि कामयेथे । सुसमाप्तार्थत्वात् पूर्वमाख्यातमुदात्तम् । समस्त-मनुदात्तमिति ॥

युवोरुषा । युवयोः श्रियमुषा अनूपाचरत् । पश्चाबुवयोरागच्छति परितो गन्त्रोः । यज्ञान् युवां रात्रिभिर्गच्छन्तीभिः सह संभजधः ॥ (१४)

#### उभा पिवतमश्विनोभा नः शर्मे यच्छतम् । अविद्रियाभिक्तिभिः ॥

उमा । उभौ पिबतमश्विनौ सोममभौ च नः शर्म यच्छतम् । अपिद्रक्षकास्तेषु या ऊतयो भवन्ति ।

यथा तोकाय 10 रुद्रियम् (ऋ. वे. १. ४३. २)

इति<sup>11</sup>। यदि वा न विदारयति यास्ताभिरिति<sup>12</sup>।

<sup>1</sup> q completely worm-eaten.

<sup>&</sup>quot; Read परितो.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Folio 37b ends with युव The ए mark in यो in the next leaf gone, as the corner is broken.

<sup>1</sup> Read श्रियमावहति.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 3 mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> म mostly worm-eaten.

<sup>7</sup> Read सोममुभौ.

<sup>े</sup> च्छत्म mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Not clear. The text has the word अखिद्रयासि:

<sup>10</sup> तो mostly worm-eaten.

<sup>11</sup> I am not sure of the relevancy of this quotation here.

<sup>12</sup> Here there is the figure 14 to mark the end of the sukta.

इत्थं निरुक्तः प्रथमाष्टकस्य तृतीय आसीदनुचाक एषः। पर्यन्तु तं सूक्ष्मदृशो द्विजाम्या ये शाब्दिका ये च निरुनिष्ठा ॥

उभा पिनतम्। उभौ सोममिश्वनौ पिनतम्। उभौ च अस्मभ्यं सुखं यच्छतं रक्षणपरैर्गमनैरिति ॥ (१५)

> इत्थं तृतीयमध्यायं व्याकरोत् प्रथमेऽष्टके । विश्वामित्रकुले जातो माधवः सुन्दरीसुतः ॥



<sup>1</sup> Read आसीदनवाक.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> श in शो completely worm-eaten.

³ The आ mark in शा and the whole of ब्दि except द worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read निरुक्तनिष्ठा: Here there is the colophon तृतीयोऽध्याय: and हरि: ओम.

#### चतुर्थोऽघ्यायः 1

अयं वां मधुमत्तमः सुतः सोमं ऋताष्ट्रधा । तमिश्वना पिवतं तिरोअंहचं धत्तं रत्नांनि दाशुर्षे ।।

अं वाम् । स्पष्टार्था ।

अयं वां मित्रावरुणा सुतस्सोम ऋतावृधा (ऋ. वे. २. ४१. ४)

इति पादो न सृष्टः । तत्र ह्यूतं ै सत्यम् । इह ऋतं ै जलमिति ।

अवस्युर्वामहं हुवे धत्तं रत्नानि दाशुषे (ऋ. वे. ८. ३५. २२-२४)

इति न सृष्टः । तत्र हि रत्नमन्यं जिघृक्षितं वाक्यसंयोगात् । अपिवा दाशुषेऽमभ्यमिति तत्रार्थः । इह तु यजमानोपर्याय इति ॥

अयं वाम् । प्रस्कव्वः । अयं युवयोः सुतः सोमः । तं पिवतमिति ।। (१)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is not in the manuscript.

Read अयं वाम .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read ह्यतं.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 表 not at all legible. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read रतमन्यत्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read दाशुषेऽस्मभ्यमिति.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read यजमानपर्याय.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This is all that is found in the Advar Library MS.

त्रिबन्धुरेणं त्रिष्टतां सुपेशंसा रथेना यांतमश्विना । कण्वांसो वां ब्रह्मं कृण्वन्त्यध्वरे तेषां सु श्रृणुतुं हवम् ॥

स्पष्टैवोत्तरा ।

निमिषश्चिज्जपीयसा<sup>2</sup> रथेना धातमश्चिना<sup>3</sup> (ऋ. वे. ८.७३.२)

इति न सृष्टः । निमिषश्चिज्जवीयसेति विशेषणे तालर्यात् ।

त्रिबन्धुरेण तृवृता<sup>4</sup> रथेन (ऋ. वे. ८. ८५. ८)

इत्यत्रापि न सृष्टा । मध्वस्सोमस्य पीतये इति पानार्थतायां आख्या-तार्थस्य पर्यवसानादिति ॥

त्रिबन्धुरेण । त्रयो यस्य बन्धुराः तेन त्रिकोणेन सुरूपेण रथेन आयातमश्विनौ । कण्वासो युवयोः स्तोत्रं कुर्वन्ति यज्ञे । तेषां सुष्ठु श्रृणुतं ह्वनाम् ॥ (२)

### अर्थिना मधुमत्तमं पातं सोमेमृताद्या । अथाद्य देख्ना वसु विश्चेता रथे दाश्वांसुष्ठुपं गच्छतम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The verse No. 2.

² Read निमिषश्चिज्जनीयसा.

<sup>3</sup> Read यातमधिना.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read त्रिश्ता.

<sup>\*</sup> Read #2:

<sup>6</sup> The last pāda in R. V. 8. 85. 8.

र् र्थ completely worm-eaten.

अश्विना । सोमपानानन्तरं दाश्चांसं धनेन सगोपगच्छतं इति । पातं सोममृतावृध इत्ययं पादं पञ्चकृत्वः श्रुयते ।

गृणाना जमदिशना (ऋ. वे. ३. ६२. १८)

इत्यत्र न सृष्टः । तत्र⁵ ह्यश्चिनोरश्रवणाद्दतावृधेति पदं न नैघण्टुकम् । किन्त्वश्चिनोस्त्वाज्ञाभूतमिति<sup>6</sup> ।

अधिना मधुमत्तमम् । सोमपानानन्तरं दाश्वांसं धनेन सहोपागच्छत-मिति ॥ (३)

> त्रिष्धस्थे बहिषि विश्ववेदसा मध्वा युज्ञं मिमिक्षतम् । कण्वासो वां सुतसौरा अभिर्यवो युवां हेवन्ते अश्विना ॥

त्रिषधस्थे । यस्मिन् वर्हिषि त्रीणि सधस्थानि भवन्ति तस्मिन् त्रिघातुनि वर्हिप्यासीनौ । त्रिस्थान + र्थकारो + + $^{8}$  ।

त्रिषधस्थस्ततरुषः (ऋ. वे. ६. १२. २)

<sup>1</sup> Read दाश्वांसं.

<sup>&#</sup>x27; Read सहोपगच्छतं.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read पाद:

¹ R. V. 1. 47. 3; 5; 3. 62. 18; 7. 66. 19; 8. 87. 5. ⋈ in ⋈ completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> স mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This stanza too is not fully explained, being clear. Yet there is no statement स्पष्टा.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I am not sure of the relevancy of this word here. Perhaps the scribe wanted to write त्रिषश्रस्थे. Or perhaps what is wanted is थिसन् बहिषि त्रीणि सथस्थानि धातूनि भवन्ति तस्मिन् त्रिधातुनि.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> After त्रिस्थान a letter is mostly worm-eaten. It looks like शो. Then थ follows. After कारो two letters are completely gone. It may be परि. The word not clear.

इति । विश्ववेदसा मधुना यज्ञमिमंस्तंचकम् । कण्वासो बां सोमा अभिगतदीप्तयो भवन्ते देश्विनौ । पुनर्युवामिति पूरकम् ।

जनासो वृक्तबर्हिषः (ऋ. वे. ८. ५. १७)

इत्यत्र न पूरकम् । अतो न व्यस्रदिति ।।

त्रिषधस्थे । यस्मिन् बर्हिषि त्रयाणां धातूनां सहावस्थानं तत्रासीनौ सर्वज्ञौ मधुना इमं यज्ञं सेक्तुमिच्छतम् । कण्वा वामभिष्ठुतसोमाः स्तोत्रादिभषवाच्च अभिगतदीसयोऽश्विनौ हवन्ते । पादान्तरे वामिति प्रयुक्तम् ॥ (४)

याभिः कर्ण्यम्भिष्टिभिः प्रावंतं युवर्मिश्वना । ताभिः ष्वर्रसमाँ अवतं ग्रुभस्पती पातं सोर्ममृताद्या ।।

याभिः। स्पष्टार्था<sup>६</sup>। अभीष्टयो<sup>5</sup>भीष्टा ऊतयः। कर्तरि चेदन्तो-दात्तम्।

जिगायोशिविभः धतना अभिष्टिः (ऋ. वे. ३. ३४. ४)

#### गत्यर्थश्च तत्रेषिरिति ॥

याभिः कण्वम् । यैः कण्वमभिगमनैः प्रावतं युवमिश्वनौ तैरस्मानिप रक्षतमुदकस्य पती । पित्रतं च सोमं यज्ञस्य वर्धियतारौ । सुः पूरणः ॥ (९)

¹ Perhaps to read यज्ञं मिमिक्षतम्.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read वां.

<sup>3</sup> Read सतसोमा.

<sup>4</sup> Read हवनते.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read व्यस्जिदिति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> याभि: । स्पष्टा mostly worm-eaten.

<sup>7</sup> Read अभिष्टयो.

<sup>8</sup> Read जिगायोशिग्भिः

# सुदासे दस्ता वसु विश्रंता रथे पृक्षों वहतमिवना । रुपि संमुद्रादुत वां दिवस्पर्यस्मे धंत्तं पुरुस्पृहंम् ॥

सुदासे । सुदानः कल्याणदानः पैजवनो राजा । तस्मै द्रस्ती वसु बिभ्रती रथे पृक्षोभी वहतमिश्वनी छन्दोन + रायेथों डैडभाव इत्युक्तम् । रगिमन्तिरक्षात् उत वा दिवस्पिर आहृत्यास्मास्विप धत्तं पुरुस्पृहं बहूनां स्पृहणीयंमिति । दस्रा वस्रु बिभ्रता इति चतुष्कपादमध्ये सृष्टः । पातं सोममृतावृषेति सम + + + + पदान्तिरतेन योगात्तदर्थत्वाच । स चायन्यायः सर्वत्रानुसन्धेय इति ॥

¹ Peahaps better to read सुदास: before सुदान:

<sup>&#</sup>x27;श्वि mostly worm-eaten. Read पृक्षोऽत्रं वहतमश्विनौ or पृक्षोऽत्र-मवहतमश्विनौ.

³ छन्दो not at all legible. Only a conjecture. Then there is न. There is space for another letter. But the corner broken and the letter completely lost. Folio 38a ends here and राये is what begins the next page. The word not clear. Perhaps there is some reference to छन्दोनुक्रमणी. The point is about the absence of the augment अ in बहतम्. Something is left out.

<sup>1</sup> Read रियमन्तरिक्षात्.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read स्पृहणीयमिति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> पातं सोममृत can be made out. The सा mark in त and कृषेति only a conjecture from the context. Then सम is just decipherable. Then there is an ए mark; the consonant may be प. Then about 3 letters completely lost. दा is quite clear. पा before that can just be made out. न्त is completely lost; only a conjecture. रि is clear and the line ends. तेन is in the next line and in tact.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> गात्तदर्थ mostly worm-eaten. Passage not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read चायं न्यायः

सुदासे दस्ता। पैजवनाय सुदासे दर्शनीयौ धनं रथे बिस्रताविधनौ अन्नं च आवहतम्। अस्मभ्यमप्यन्तिरिक्षादिवो वा आहत्य बहुिम: स्पृहणीयं रिय धत्तम्॥ (६)

## यन्नांसत्या परावति यद्दा स्थो अधि तुर्वश्चे । अतो रथेन सुरुतां न आ गतं साकं सूर्यस्य रकिमभि: ॥

यन्नासत्या । यदि नासत्यौ दूरे भवथः । यद्वा भवथोऽन्तिके¹ तुर्वशोऽन्तिकं² तूर्णे प्राप्यत इति । स्पष्टः शिष्टः ।

उत नो<sup>३</sup> गोमतीच (ऋ. वे. ५. ७९. ८)

इत्यत्र साकं सूर्यस्य रिश्मभिरिति न सृष्टः । तत्र भि रश्मयोऽभी-प्सिताः । इह तु कालोपलक्षणम् ।

पतिष्वत्रा उरुचक्षसा (ऋ. वे. ८. १०१. २)

इत्यत्र च न सृष्टः । तत्रापि तृतीयार्थो विरूप इति ॥

यन्नासत्या । यदि नासत्यौ दूरे भवतः यद्वा स्तः अन्तिके ततो रथेन सुवर्तनेन अस्मानागच्छतं सह सूर्यस्य रिमिभः उषित प्रादुर्भूतैः ॥ (७)

¹ न्ति mostly worm-eaten.

<sup>2</sup> Pephaps to read तुर्वशे । अन्तिकं.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नो not legible. Partly worm-eaten.

<sup>4</sup> Read गोमतीरिषः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सू mostly worm-eaten. र्यस्य slightly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> भिरि mostly worm-eaten. This is the third pāda of R.V 5.79.8.

<sup>7</sup> Read हि.

<sup>8</sup> Read वर्षिष्ठक्षत्रा.

## अर्वाञ्चा वां सप्तयोऽध्वरश्चियो वहन्तु सवनेदुर्प । इषं पृञ्चन्ता सुकृते सुदानेव आ बहिः सीदतं नरा ॥

अर्वाञ्चा । स्पष्टार्था । सप्तिः सपतेः स्पर्शनार्थीदिति वैय्याकरणा :। सपणान्दिति वैरुका इति ॥

अर्वाञ्चा वाम् । अभिमुखौ वामश्वौ यज्ञं यै: श्रयन्ति ते सवनानां समीपे वहन्तु अन्नम् । सुष्ठु कुर्वते शोभनदानाय यजमानाय अन्नं संयोजयन्तौ आसीदतं बर्हिनेतारौ ॥ (८)

तेनं नासृत्या गंतुं रथेनु सूर्यत्वचा । येनु शर्थदृहशुंद्रांशुष्टे वसु मध्वः सोर्मस्य पीतये ॥

तेन । सूर्यत्वक् सूर्यरूपम् । त्वचिः संवरणार्थः । अ मे हवं नासत्या (ऋ. वे. ८. ८५. १)

इत्यत्र मध्वः सोमस्य पीतये इति न विष्टः । तत्र हि विधेयं पानं इह त्वनुद्यमिति ।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The word is dirived in Bhoja's Uṇādi 2. 1. 184 and Kātantra Uṇādi 5. 38.

<sup>&#</sup>x27; Read सर्पणादिति।

³ In Nirukta we have only सप्तपुत्रं सप्तपपुत्रमिति वा । सप्त सप्ता संख्या (नि. ४. २६).

<sup>4</sup> Read 311.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The third pāda in R. V. 8. 85. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read विसृष्ट: or only सृष्ट:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> मिति partly worm-eaten. The stanza is not actually commented. Perhaps the commentator wanted to say स्पष्टा in the beginning.

तेन नासत्या गतम् । तेन नासत्यावागच्छतं रथेन सूर्यसदशरूपेण येन बहु धनमूह्थुः यजमानाय मधुसदशं सोमं पातुम् ॥ (९)

## जुक्थेभिर्वागवसे पुरूवस् अर्केश्च नि ह्वयामहे। शक्तकण्वानां सर्दसि प्रिये हि कं सोमं पुपर्श्वरिवना।।

उनथेभिः । स्तोत्रशस्त्रैः अर्वाग्यहणार्थे बहुधनौ हन्तिह्वयामहे । सदैव हि कण्वानां सदिस यज्ञे पिषे युवामश्विनौ सोमं पपथः । हिकं सुकं नुकिमिति त्रयः क्रमो निहिताः । नुसुहिरेकार्थीभावादि ॥

उक्थेभिरर्वाक् । स्तोत्रशस्त्रैः रक्षणायास्मदभिमुखं बहुधनावश्विनौ निह्व-यामहे । नित्यं हि कण्वानां सदसि प्रिये यज्ञेऽश्विनौ युवां खल्ल सोमं पीतवन्ता-विति ॥ (१०)

#### सुह वामेन न उषो व्युच्छा दुहितर्दिवः। सुह द्युम्नेन बृहुता विभावरि राया देखि दास्वेती।।

<sup>1</sup> Read अर्वाप्रक्षणार्थ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Not clear. There must be निह्नयामहे. Perhaps to read वाहि-ह्नयामहे.

<sup>3</sup> Read प्रिये.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read पपथुः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not clear. हि mostly worm-eaten. Perhaps to read क्रमे निहित्ता:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read तुसुहिभिरेकार्थीमानादिति. There is no figure here to mark the end of the Sukta.

सह । वामं चुझं रियरिति धनस्यैव । गुणैर्बहुधा वदः । तत्र विभः प्रकाशनार्थो चुझिद्दीस्यर्था रातिर्दीनार्थाः । यद्वा वामन्युझं अन्नम् । रियः पशुरिति वा । दास्वती दानवतीति ।।

सह वामेन । सह वननीयेनास्माकमुषो व्युच्छ दिवो दुहितः । सहानेन महता दीप्तिमता धनेन च देवि दानवती । अन्नं धनं च वाममिति ॥ (१)

## अश्वावतीर्गोमतीर्विश्वसुविद्ो भूरिं च्यवन्त वस्तवे । उदीरय प्रति मा सुन्ततां उष्श्वोद् राधौ मुघोनाम् ॥

अश्वावतीः । अश्ववत्यो गोवत्यो विश्व सुष्ठु लंभियच्यो भूरि अत्यन्तं च्यवन्त पादुर्भूता विव उपसो निवासाय । अथेकपदाह । उदीरयोष उदीरय पित मा स्नृता वाचः । चोदयास्माकं धनं मघोनां धानवतां अञ्चलाम् । इति भिक्षणप्रवृत्तो पदित ।।

¹ Read वाद:

³ ना not legible.

³ In द्दी, there is no dot between the two द letters to make up दी. Read युन्निदीह्यथीं

<sup>1</sup> Read रातिद्गिनार्थः

<sup>ै</sup> I think the reading should be वासं धनम् । युम्नं अनम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Since the sentence began with यहा this इति वा at the end is not necessary.

Here also the verse is not fully commented upon.

ERead गोमत्यो.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read विश्वं. The letter वि mostly worm-eaten.

<sup>10</sup> MI mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Read अथैकवदाह•

<sup>12</sup> Repetition of उदीरय not necessary.

<sup>18</sup> Read धनवतां.

<sup>&</sup>quot; Read बदति.

सा नो घोध्ययवित्री (ऋ. वे. ७. ९६. २)

इन्यत्र<sup>°</sup> चोद राघो मघानां<sup>°</sup> इति न विस्रजिति<sup>†</sup> । तत्र दानं चोदनम् । मघवानश्च यजमाना इति ॥

अश्वावतीः । अश्ववत्यो गोमत्यो विश्वस्य धनस्य सुष्ठु वेदियत्रयोऽत्यन्तं दिवश्च्यवन्त दिवसकरणाय । इदानीं मां प्रति सूनृता वाच उदीरयोषः चोदय धनमाढ्यानां तत आहृत्य मिश्चुम्यः ॥ (२)

## ज्वासोषा ज्च्छाच् तु देवी जीरा रथानाम् । ये अस्या आचरणेषु दिधरे संधुद्रे न श्रेवस्यवंः ॥

उवास । स्युष्टासीत् <sup>5</sup> पूर्वम् । व्युच्छति चेदानीम् । नुः संप्रत्यर्थीयः । नू च पुरा च दनं रथीराणाम् <sup>6</sup> (ऋ. वे. १. ९६. ७)

इति भूतार्थीयश्च द्या च व विदिति देवी पेरियत्री रथानाम् । उपिस भि 10

<sup>&#</sup>x27; Read बोध्यवित्री.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read इत्यन. What is found in the MS. is घोध्यय्यवित्रीन्यत्र.

³ The last pāda in R. V. 7. 96. 2. Read मघोनां.

<sup>4</sup> E which begins the last line is completely gone as the corner of the leaf is broken.

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup> Read व्युष्टासीत्. After स्युष्टा there is a small horizontal stroke in the line.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read सदनं रयीणाम् .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> First written श्वा. Then the आ mark deleted with a dot above. Perhaps to read भूतार्थीयः । अद्यापि च.

<sup>8</sup> Word not clear. Perhaps to read व्युच्छति.

<sup>°</sup> वी and प्रे mostly worm-eaten.

<sup>10</sup> Read E.

रथा प्रेर्यन्ते । ये अष्या अष्य आचरणेषु आगतेषु दिधिरे तिष्ठन्ति । उदात्तागमनार्थम् । समुद्र इव धनकामा यौयायिन इति ॥

उवासोषाः। पुरापि व्युष्टवती सम्प्रति च व्यौच्छत् क्षिप्रमुषाः क्षेप्त्री रथानाम्। ये रथा उषस आगमनेषु तिष्ठन्ति अन्नमाजिहींर्षवः समुद्रे इव नाविकाः॥ (३)

## उ<u>ष</u>ो ये ते प्र यामेषु यु<u>ञ्जते</u> मनौ दानाय सूरयः । अत्राह् तत्कर्ण्य ए<u>षां</u> कर्ण्यत<u>मो</u> नामं गृणाति नृणाम् ॥

उष<sup>6</sup> । प्रातः शयनेश्स्यानो<sup>7</sup> भिक्षणार्थं गन्तुमुचुक्तो भवति कण्वः । उषो ये ते यामेषु गमनेषु मनो दानाय प्रयुक्तते स्र्यः उदाराः । अत्रैव शयने शयानस्तदेषान्तेषान्ताम<sup>10</sup> गृह्णाति । नृणां कण्वानां ककण्व-तम<sup>11</sup> इति । भिक्षणसमर्थः कण्वो चित्रो दाता भावगच्यो दादेति ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Folio 38b ends here.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read अस्या.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps to read आगमनेषु.

Not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read नौयायिन.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read उषः

<sup>&</sup>quot;Read शयने शयानो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ण mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> षो worm-eaten and looks like पो.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> First written शयानस्तदोषान्तेषान्नाम. Then the आ mark in दो crossed and there remains दे.

<sup>11</sup> Initial & repeated unnecessarily.

<sup>13</sup> Perhaps to read सित्रो.

<sup>13</sup> Perhaps to read दातेति.

इह मनसा संयुक्ता दानशब्दा अन्तोदात्ताः । केवला आद्युदात्ता देय-द्रव्यपरा इति ॥

उषो ये ते। उषिस शयने शयानः प्रस्कण्वः उदाराणां नामानि असा-वसाविति ब्रूते इति समुदायार्थः। उषस्तवागमनेषु ये प्राज्ञा मनो दानाय प्रयुश्चते अत्रैव कण्वानां वरिष्ठः कण्वपुत्रः एषां नृणां तन्नामोच्चारयति। (४)

#### आ घा योषेव सूनर्युषा यांति प्रभुक्तती । जुरयन्ती रूजेनं पृद्धदीयत् उत्पातयति पृक्षिणीः ॥

आ घ । आघात्येषा योषेव सूनरी भद्रा । यदि वोषस एव नाम । उषा याति अक्षेण रक्षन्ति । जरयन्ती वृजनम् । यद्गुजति भूतं तद्गुजनं जङ्गमम् । सर्वे जरयन्ती । मध्योदात्तं चेत् बलनाम वृणक्तीति । तस्यामस्यामागतायां पद्गं सर्वे गच्छति । अपि चैषोत्पातयति पक्षिण इति ॥

आ घा योषेव । आयाति उषाः स्त्री इव प्रकर्षेण रक्षन्ती । सून-रीत्यप्युषोनाम शोभननरेति । मनुष्याणां उपद्रवं जरयन्ती । उषस्यागतायां पद्वत् पुरुषादिकं चलति । पक्षिणश्चेयमुद्गमयति ॥ (५)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read आयात्युषा.

<sup>2</sup> Read उषा आयाति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read रक्षन्ती.

After ताया, something written and completely scored off. Then म written below that letter scored off.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read पहल्.

## वि या सृजति सर्मनं व्यश्थिनः पृदं न वेत्योदंती । वयो निकष्टे पित्रवांसं आसते व्यष्टी वाजिनीवति ॥

वि धा<sup>1</sup> । समनस्संगतः समेः संगत्यर्थात् । योऽध्विन सममेति । विस्रजित यार्थिनो भिक्षमाणान् । शक्टं समनिमत्यपरम्<sup>2</sup> । ओदनी<sup>3</sup> । काषसो<sup>4</sup> नाम । कामे + निक्त<sup>5</sup> प्राणिनोऽपि या<sup>6</sup> रिश्मिभिः ! सा पदं न वेति न कामयते । अस्थिनं<sup>7</sup> धाति<sup>8</sup> शीघ्रम् । प्रत्यक्षदशेषः । वयः पिक्षणः । पित्रयांसः श्रीक्षितपतनाः । न किचदासते तव व्युच्छने । वाजिनीवतीत्युषोनाम<sup>10</sup> । अहि हि सर्वे लभन्तेऽन्नमिति । समनं समानादिति यास्कः <sup>11</sup> इति ॥

वि या सृजिति । विसृजिति या सङ्ग्रामं युयुत्सून् प्रेरयित या च मिक्षून् सा पदिमव निदधाति । ज्ञानैः ज्ञानैरागच्छिति उषः इति रङ्ग्यिभिप्रायम् । पक्षिणो न केचन पतनज्ञीला वृक्षेष्वासते तव व्युच्छने उषः ॥ (६)

<sup>1</sup> Read वि आ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perhaps to read समनमिल्यनन्यपरम्.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read ओदती.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> का partly worm-eaten. Perhaps to read उपसो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> After कामें there is space for a syllable left blank before निक. Perhaps to read कामेरनिक.

<sup>6</sup> Perhaps to read বা.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read अर्थिनं.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read याति.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read पतिवांस:

<sup>10</sup> In पो the ए mark completely and ष slightly worm-eaten.

<sup>&</sup>quot; What Yāska says is समनं समननाद्वा संमाननाद्वा (नि. ७. १७).

प्षायुक्त परावतः सूर्यस्योदयनादि । श्वतं रथेभिः सुभगोषा इयं वि यत्यिम मानुषान् ॥

एषा । एषा स्वान् रथानयुक्त दूरात् सूर्यस्योदयनं चौः । शतं रथेभिरिति स्पष्टम् । इयं इति पादान्तः । छन्दो हि बृहती ॥

एषायुक्त । एषोद्युक्ता दूरात् सूर्यस्योदयनात् । दिवा शतं रथानधिरु सुधनोषा मानुषानिम विविधं याति ॥ (७)

## विश्वेमस्या नानाम् चर्क्षसे जगुज्जचोतिष्क्रणोति सूनरीं। अप् द्वेषों मुघोनीं दुहिता दिव उषा उन्छद्दप् स्निधीः॥

विश्वम् । विश्वं जगदस्याः तेजसे प्रणमित । ज्योतिष्कृणोति सूनरी । सैषा मघोनी धनवती । द्वेषः पापम् । अपि वा यदस्मान्द्वेष्टि तद्यथापगतं भवति तथा व्युच्छति । उतथा स्यश्चेति ।

अपे महि वययति (ऋ. वे. ७. ८१. १)

इत्यत्र ज्योतिष्कृणोति स्नरी इति न सृष्टः । तत्र समुच्चयस्य विद्यमव-मानत्वात् इति ॥

¹ द completely worm eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read only तथा instead of उतथा. The words दुहिता दिव: उषा: not commented. Perhaps the उ in उतथा is a remnant of उषा:

<sup>3</sup> Read विधश्चेति.

<sup>1</sup> Read अपो महि.

<sup>ै</sup> ज्यो partly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The last pada in R. V. 7. 81. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ₹ partly worm-eaten.

<sup>8</sup> Read विद्यमानत्वात्.

विश्वमस्याः । उषसो दर्शनाय सममेव जगिन्छरो नमयति । ज्योतिश्च कृणोति उषाः । सा दिवो दुहिता सर्वान् द्वेष्ट्न् भक्षयितृंश्च तिरस्कुर्वन्ती प्रादुर्भवतु ।। (८)

#### उष् आ भाहि भानुना चन्द्रेण दुहितर्दिवः । आवर्हन्ती भूर्यस्मभ्यं सौभगं न्युच्छन्ती दिविष्टिषु ॥

उषः । उष आताहि प्रकाशय भानुना जगत् चन्द्रेण ह्वादकेन । दुहितिह्वः । आवहन्ती भूर्यस्मभ्यं धनम् । भूरि प्रभनादिति यास्कः । न्युच्छन्ती दिविष्टप्मती । विष्टयो दिवासा इति ॥

उष आ भाहि । उषः अभिमुखं भाहि तेजसा ह्ळादकेन दिवो दुहितः । आवहन्ती बहुधनमस्मभ्यं प्रादुर्भवन्ती दिवसानामन्वेषणेषु ॥ (९)

### विश्वंस्य हि प्रार्णनुं जीवंनुं त्वे वि यदुच्छिसि सूनिर । सा नो रथेन बृहता विभावरि श्रुघि चित्रामधे हर्वम् ॥

विश्वस्य । विश्वस्य हि जगतः प्राण जीवनं त्विध भवति । यदा त्वं

<sup>1</sup> Read आभाहि.

<sup>&#</sup>x27; Read दहितर्दिन: In दि there is no dot between the two द letters to make up दें.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> हम mostly worm-eaten.

<sup>&#</sup>x27; Read प्रभवनादिति.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See भूरीति बहुनो नामघेयम् । प्रभनतीति सतः (नि. २. ७).

<sup>&</sup>quot; Read दिविष्टिष्विति.

Read दिविष्टयो.

<sup>ै</sup> Read दिवसा.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Folio 39a ends here. Read प्राणनं.

<sup>10</sup> Read त्वयि.

व्युच्छिस स्निरि। सा अस्माकं रथेन बृहतागच्छन्ती शृणु वित्रधने

विश्वस्य हि । विश्वस्य हि प्राणिनः प्राणनं जीवनं च त्विय भवित यदा त्वं व्युच्छिस उषः । प्रकाशं कुर्वन्ती सास्माकं रथेन बृहता गता दीप्तिमित श्रृणु चित्रधने ह्वानम् ॥ (१०)

## उषो वाजं हि वंस्व यिश्वत्रो मार्नुषे जने । तेना वह सुकृतो अध्वराँ उप ये त्वा गृणन्ति वहीयः ॥

उषः । + न्नियततो $^2$  वाक्यार्थसस्य $^3$  परार्थत्वं $^4$  श्रुवन् वाक्यार्थ-मुद्गृह्णाति $^5$  । लोडन्तेन $^6$  योगेन प्रत्युद्ग्रहणं $^7$  + + + + मेव $^8$  । उषो वाजन्तेहि $^3$  । यत् $^{10}$  पूजनीयो भवति $^{11}$  मानुषे जने । तेन च वाजे-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> विभावरि not commented.

² After उष: a letter mostly worm-eaten. Perhaps it is हि. May be, to read हिनिपातो.

<sup>3</sup> Read वाक्यार्थस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> After परार्थ a letter completely worm-eaten. The anusvāra is in tact. त्वं only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> वाक्या completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> न्त in न्ते completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> प्रत्युद्ध completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> After goi four letters completely worm-eaten and the line ends. Cannot be made out. The entire passage not clear. Cf. the openning stanzas of the 5th section in the Nipāta portion of the Kārikas of Mādhava son of Venkaṭārya added to his commentary on the Rgveda (Aṣṭaka III. Adhyāya V).

Perhaps to read वाजन्देहि.

<sup>10</sup> Read य:

<sup>11</sup> a completely worm-eaten.

नोपावह सुकृतो अध्वरान् । अध्वरेषु तस्य वाजस्य विनियोगोऽस्त्वित्यर्थः । येऽमी त्वां <sup>1</sup> स्तुवन्ति स्तोतार इति ॥

उषो वाजम् । उषो ह्यन्नं देहि यः पूजनीयो मनुष्येषु भवति । अथ तेनान्नेन सुकर्मणो यज्ञानुपावह ये त्वां स्तुवन्ति स्तोतारः ॥ (११)

## विश्वाँ देवाँ आ वृह् सोम्पीतयेऽन्तरिक्षादुष्टस्त्वम् । सास्मासुं धा गोमदश्वांवदुवथ्यर्धुमुषो वाजं सुवीर्थम् ॥

विश्वान् । स्पष्टार्था । मरुतोऽत्र<sup>2</sup> विश्वे देवा इत्येकम् । सर्वे एवेत्यपरमिति ॥

विश्वान् देवान् । विश्वान् देवानावह सोमपानायान्तरिक्षादुषस्त्वम् । सास्मासु घेहि गोमदश्ववत् प्रशस्यं उषो वाजं शोभनवीर्यम् ॥ (१२)

## यस्<u>या</u> रुत्रन्तो <u>अ</u>र्चयः प्रति <u>भ</u>द्रा अर्दक्षत । सा नौ र्गये विश्ववारं सुपेत्रसमुषा दंदातु सुग्भ्यम् ॥

यस्याः । स्पष्टैव । रुशन्तो रुशतेद्दीप्त्यर्थत्वात् । श्वेत्य एव सर्वत्र पर्यव-सानम् । अर्चिऋचेः शोषणार्थात् । सुखेनोपगन्तव्यं सुम्यमिति केचित् ॥

¹ त्वां mostly worm-eaten.

² म completely and ह mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> There is no dot between the two द letters in ही to make up र्द. Read ह्वातेदिण्ल्यर्थत्वात्.

<sup>&#</sup>x27; Not clear.

<sup>े</sup> Read अर्चिर्ऋचे:

e Read सुग्म्यमिति.

यस्या रहान्तः। यस्या दीप्यमाना अर्चयः प्रत्यदृक्षत कल्याणाः। सा नो रियं सर्ववरणीयं सुरूपमुषा ददातु सुखकरम् ॥ (१३)

## ये चिद्धि त्वामृषयः पूर्वं <u>ज</u>तये जुहूरेऽवंसे महि । सा <u>नः</u> स्तोमाँ अभि गृंणीहि राधुसोषः <u>ज</u>ुक्रेणं शोचिषां ॥

ये चित् । येचिद्धि त्वामृषयः पूर्वे रक्षणार्थमन्नार्थे च भृतवन्तो महित । तेषामिव सास्माकं स्तोमान् अहिगृणीहि स्तुतिमिति राधसा दत्ते-नोषश्शुक्रेण शोचिषा स + तोः ।

आ द्यां तनोषि रिंगिभाः (ऋ. वे. ४. ५२. ७)

इत्यत्र उषः शुक्रेण शोचिषा इति करणे तृतीया। अतो न सृष्ट इति ॥

ये चिद्धि । येचिद्धि त्वां ऋषयः पूर्वे रक्षणाय आहूतवन्तो महित सास्माकं स्तोमानभिगृणीहि धनेनोषः शुक्रेण तेजसा युक्तेति ॥ (१४)

## ज्षो यद्य भाजुना वि द्वाराष्ट्रणवी दिवः । प्र नी यच्छताददृकं पृथु छुदिः प्र देवि गोर्मतीरिषः ॥

<sup>1</sup> Read आहूतवन्तो.

<sup>&#</sup>x27; Read अभिगृणीहि.

<sup>3</sup> Not wanted.

<sup>&#</sup>x27;After स space for a letter left blank before तो। not clear. Perhaps to read सिहता.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The last pāda in R. V. 4. 52. 7.

उमो यत् । उमो यदद्य भानना व्यूणवो दि + वो द्वारी तमसा हिरोहिते । द्योर्नभः । सा त्वमस्मभ्यं प्रथच्छ वृक्तरहितम् । छदिर्गृहं छदेच्छादनार्थात् । अपिच प्रथच्छ गोमर्त्यन्नानि इति ॥

उषो यदद्य । उषो यदद्य तेजसा दिवो द्वारौ पूर्वापरौ सूच्येव विद्धं भवति । तदानीं प्रयच्छास्मभ्यं स्तेनरिहतं विस्तीर्णं गृहम् । प्रयच्छ च देवि गोमन्त्यन्नानि ॥ (१९)

## सं नो राया वृंह्ता विश्वपेशसा मिमिक्ष्वा समिळामिरा। सं द्युम्नेन विश्वतुरोषो महिं सं वाजैर्वाजिनीवति।।

सन्नः । संमिमिक्ष्व संयोजयास्मान् राधा धनेन वृहता नाना-रूपेण । संमिमिक्ष्व चेळाभिगोंभिः । समुचय आकारः । सं च द्युन्नो-नान्नेन । विश्वतुरा विश्वस्य १० तारकेण । उषो वहति । सं च बळैर्वाजि-नीवति ११।

¹ Read भानुना.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Space for a letter left blank between दि and वो. But nothing missing.

<sup>3</sup> Perhaps to read तिरोहितौ.

<sup>&#</sup>x27; Read छिंग्हें.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read छदेश्छादनार्थात्.

<sup>6</sup> Read गोमन्खन्नानि.

र देवि left out.

<sup>ै</sup> Read राया.

<sup>9</sup> Read बुम्नेनान्नेन.

<sup>10</sup> विश्वस्य mostly worm-eaten.

<sup>11</sup> Here there is no figure to mark the end of the sukta.

सं नो राया। संयोजयास्मान् धनेन महता सर्वरूपेण। संमिमिक्ष्व च गोभि:। सं यज्ञासा सर्वज्ञात्रूणां हिंसकेन। संयोजय अन्नैश्चान्नविति॥ (१६)

#### उषी भद्रेभिरा गंहि दिवश्रिद्रोचनादिध । वहन्त्वरुणप्तं उपंत्वा सोमिनी गृहम् ॥

उषः । स्मष्टा ।

दिवश्चिद्रोचनाद-ध्या नो गन्तं स्वविंदा (ऋ. वे. ८. ८. ७)

इत्यत्र द्यौस्तृतीयस्थानमतस्तत्र न सृष्टः । अत्र तु दिवो + रोचमन्त-रिक्षम् । तथाचोक्तम् ।

अन्तरिक्षमादुषस्त्वम्<sup>3</sup> (ऋ. वे. १. ४८. १२)

इति । ततश्च ।

अग्ने शर्धन्तमा गणम् (ऋ. वे. ५. ५६. १)

इत्यत्र<sup>5</sup> दिवश्चित्रोचनादिध<sup>6</sup> इति<sup>7</sup> विसृष्ट इति ॥

1 Read चौस्ततीयस्थाना । अतस्तत्र.

<sup>2</sup> After दिनो space for a syllable left blank. But no letter is missing. Read दिनो रोचनमन्तरिक्षम्.

3 Read अन्तरिक्षादुषस्त्वम्.

¹ ₹ mostly worm-eaten. Now looks like ₹.

<sup>5</sup> Written गणमित्यत्र. The letter मि completely gone as the corner of the leaf is broken. This is the first letter in the last line of the page.

<sup>6</sup> Read दिवश्चिद्रोचनाद्धि.

<sup>7</sup> The last pāda in R. V. 5. 56. 1.

उषो भद्रेभिः । उषो भद्रैरागच्छ दीप्ताल्छोकात् । उपवहन्तु त्वामरुणरूपा अश्वाः सोमिनो गृहम् ॥ (१)

#### सुपेश्रेसं सुखं र<u>थं</u> यमध्यस्थां उष्स्त्वम् । तेनां सुश्रवं<u>सं</u> ज<u>नं</u> पा<u>वाद्य दुंहितर्दिवः ॥</u>

सुपेशसं यं रथमि + + तेनाद्य सहविष्कं जनमागच्छेति ॥

सुपेशसम् । सुरूपं सुद्वारं रथं यमध्यस्था उषस्तवं तेन शोभनान्नं हविष्मन्तं यजमानं अद्य प्ररक्ष दिवो दुहितः ॥ (२)

# वयंश्चित्ते पत्तित्रणौ द्विपचतुंष्पदर्जुनि । उष्टः पारंत्रृतुँरतुं द्विवोऽन्तेभ्युस्परि ॥

वयः । पक्षिणः पतत्रवन्तस्तवर्त्रननु<sup>8</sup> तव कलान् पित तवागमनेषु प्रारन् प्रगच्छति । अर्जुनीत्युषोनाम ।।

वयश्चित्ते । पक्षिणः पत्रयुक्ता द्विपाचतुष्पाचोषः शुक्रवर्णे तवागमन-कालान् प्रति गच्छन्ति अन्तरिक्षपर्यन्तेभ्यः ॥ (३)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pratīka not separately given.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> After अधि space for 2 syllables left blank. This is the explanation of अध्यस्था:

<sup>3</sup> The latter part not clear. Perhaps it is तव ऋतून् अनु.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read कालान्.

<sup>ै</sup> नेषु mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read प्रारान्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Folio 39b ends with अर्जुनीत्युषेना.

#### व्युच्छन्ती हि रुक्ष्मिभिर्विश्वेमाभासि रोचुनम् । तां त्वाम्रुषर्वसूयवी गीभिः कण्वा अहूषत ।।

स्पष्टोत्त + + 1 ॥

व्युच्छन्ती हि। व्युच्छन्ती हि रिश्मिभः सर्वे छोकं भासयि। तां त्वां उषर्धनकामा गीभिः कण्वा आहूतवन्तः ॥ (४)

# <u> उदु</u> त्यं जातवेदसं <u>दे</u>वं वहन्ति केतवः । दृशे विश्वां<u>य</u> सूर्यम् ॥

उदुत्यम् । निरुक्तः । उद्वहस्तुन्तु तङ्गातवेदस<sup>2</sup> देवमश्वाः केतवो रश्मयो वा सर्वेषां भूतानां सन्दर्शनाय सूर्यमिति ॥

उदुत्यम् । उद्वहन्ति तं जातवेदसं केतवोऽश्वा रश्मयो वा सर्वेषां भूतानां दर्शनाय ॥ (१)

#### अपु त्ये तायवी यथा नक्षत्रा यन्त्युक्तुभिः । सूरीय विश्वचेक्षसे ॥

¹ Read स्पष्टोत्तरेति. After त there is the ए mark and then space for the rest left blank. उत्तरा is verse No 4. Here there is no figure to mark the end of the sukta.

<sup>&#</sup>x27; The letter between स्तु and त not at all legible. न्तु is the nearest approximation. Perhaps to read उद्घटित तं जातवेदसं

अप । अपयन्त्यमी तामयवः त + यथा नक्षत्राण्यक्त्मिन-शाभिस्सह सूरारय<sup>8</sup> विश्वचक्षसे । तं दृष्टा पलायन्ते तस्करा नक्षत्राणि चेति । तासुस्तेनतापतेः । स्तनो माया । नक्षत्र + तेर्गतिकर्मणः । यो वा इह यजतेऽमुं स लोकं नक्षते । तन्नक्षत्राणां नक्षत्रत्वं इति च ब्राह्मणमिति ॥

अप त्ये । अपयन्ति नक्षत्राणि रात्रिभिः सहागच्छन्तीभिः रश्मिभिः स्तेना इव सूर्य विश्वस्य द्रष्टारं दृष्टा ॥ **(₹)** 

#### अदंश्रमस्य केतवो वि रुशमयो जनाँ अर्चु । भ्राजन्तो अग्नयो यथा ।।

अद्दश्रम् । अदृश्रमिति प्रथमपुरुषबहुवचने बहुहुशः प्रयोगात् साधुत्वम् । अन्ये तु शाखिनोऽदश्रन्निति नकारान्तमधीयन्ते । विदृश्यन्तेऽस्य केतवः प्रज्ञापका रश्मयो जनानन् । दीप्यमाना अग्नयो जनानन् 10 दीप्य-माना अग्नयो 1 यथा दृश्यन्ते एवमिति ॥

<sup>1</sup> Read तायत:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> After 3 space for a syllable or two left blank. Then there is an आ mark. यथ in यथा mostly worm-eaten. Can scarcely be made out. Read तस्करा यथा.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read सराय.

¹ Read तायुस्तेन: तपतेः This is not the explanation in N. 4. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not intelligible.

<sup>6</sup> After नक्षत्र space for a syllable left blank. Read नक्षत्रं नक्षतेगीति कर्मण: Cf. N. 3. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> T. B. 1. 5. 2. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read बहरा:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> M. S., K. S. etc.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> नु completely worm-eaten.

<sup>11</sup> Repetition of जनानन दीप्यमाना अप्रयो not wanted.

अद्ध्रमस्य । अद्ध्रमहमस्य केत्न्। विभवन्ति जनान् प्रति रक्ष्मये भ्राजन्तोऽग्नय इव दीप्यमाना इति ॥ (३)

#### तुरणिर्विश्वदंश्वतो ज्योतिष्क्रदंसि सूर्य । विश्वमा भासि रोचनम् ॥

तरणः । गन्ता विश्वस्य दर्शनीयो ज्योतिषः कर्तासि सूर्य। विश्वं च नभः प्रकाशयसि ॥

तरिणः । क्षिप्रगन्ता विश्वस्य दर्शको ज्योतिषः कर्तासि सूर्य । विश्वं च दिवं प्रकाशयसि ॥ (४)

# <u>प्रत्यङ् देवानां विश्रः प्रत्यङ्ङुदेषि मार्नुषान् । प्रत्यङ्घिशं स्वर्रेशे ॥</u>

प्रत्यङ् देवानां विशः । असंख्याना बहुविधा देवाः । सर्वानेव देवान् प्रत्यङ् उदेषि । प्रत्यङेवोदेषि च मानुषाझनान् । प्रत्यङेव विश्वं व्यास्तम् । स्वः सर्वम् । दशे दश्यमानम् । अपि वा दर्शनीयः । तस्मात् सर्व एव मन्यते मां प्रत्युदगात् इति बाह्मणमिति ॥

प्रत्यङ् देवानाम् । तस्मात् सर्व एवं मन्यते मां प्रत्युदगादिति ब्राह्मणम् । देवानां विशः । देवानित्यर्थः । देवान् मनुष्यांश्च त्वं अभिमुख उदेषि । किं बहुना सर्वं जगदिप प्रत्यङ्डुदेषि सर्वस्य पदार्थस्य दर्शनाय ॥ (५)

<sup>1</sup> Read तरणिः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usually only one or two words alone taken as pratika.

<sup>ै</sup> वि completely worm-eaten.

<sup>&#</sup>x27; Read व्याप्तम .

<sup>5</sup> Read दर्शनाय।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read एवं.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. Ar. 3. 2. 3.

#### येनां पावक चर्ससा भ्रुरुण्यन्तुं जनुँ अर्तु । त्वं वेरुणु पश्यसि ॥

येन । निरुक्तम् । येन पावकाख्येन हुरण्यन्तं अनाननु त्वं वरुण पश्यित । तत्ते वयं स्तुम इति वाक्यशेषः । अपि वोत्तरस्यां अन्वयः । तेन व्येषीति । भुरण्यतिर्गतिकर्मा । जनपदान् प्रति गच्छन्तम् । येन तेजसा + + + वीति । वरुणः सूर्य एव तमसो वारणादिति ॥

येना पावक । येन शोधियतः तेजसा जनान् प्रति अर्थार्थं गच्छन्तं त्वां आच्छादियतः पश्यिस तत्ते वयं स्तुम इति वाक्यशेष इति यास्कः ॥ (६)

#### वि द्यामैष्टि रर्जस्पृथ्वहा मिमानो अक्कुभिः । पश्युख्जन्मानि सूर्य ।।

वि द्यास्तु । निरुक्तम् । विषि द्यां रजश्च पृथु महान्तं लोकम् । अहानि मिमानो अक्तुभि रात्रिभिः सह । पश्यन् जन्मानि + + + + \* स्र्येति ॥

वि द्यामेषि । पृथु रजः अन्तरिक्षं रान्निभिः सह अहानि कुर्वाणः अन्तरिक्षं च पश्यन् सर्वाण्येव जातानि व्येषि मध्ये गच्छिसि ॥ (७)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. 12, 22,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read भुरण्यन्तं.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> It is not certain if what is written is **नोत्त**रस्यां or चोत्तरस्यां.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> After तेजसा space for three syllables left blank. Reading uncertain.

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup> The pratika can be only विद्याम्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> N. 12. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read अकृमि:

<sup>ै</sup> After जन्मानि space for three syllables left blank. The word must be जातानि.

#### सप्त त्वां हरितो रथे वहंन्ति देव सूर्य । श्रोचिष्केशं विचक्षण ॥

सप्त त्वा । सप्त त्वां हरितोऽश्वा रथे च स्थितं वहन्ति देव सूर्य । शोचिंषि यस्य ते केशस्थानीयानि विद्रष्टः ।

अदिष्ठ हरितं रथम् (ऋ. वे. ३. ४४. १)

इति रूपवाच्यकारान्त आधुदात्त<sup>3</sup> इति ॥

सप्त त्वा । सप्त त्वां बडवा रथमारोप्य वहन्ति देव सूर्य ज्वलद्गरिम विद्रष्ट: । केशा रश्मय इति यास्कः । केशसादृश्याद्वा इति ॥ (८)

#### अर्युक्त सुप्त शुन्ध्युवः सूरो रथंस्य नुष्त्यः। ताभिर्याति स्वयुक्तिभिः॥

अयुक्त । युङ्क्ते सप्त शुन्ध्युवोऽश्वाः । शुन्ध्युः शोधनात् । मेध्यात् ब्रश्चनः । सूरो रथस्य नस्यः । नप्तीर्यामिर्न पति । ताभिर्यात् त्यात्मना युक्तिभिरिति ॥

अयुक्त सप्त । युक्तवान् सप्त बडवाः सूरो रथस्य नेत्रीः । ताभिर्याति स्वेन युक्यमानाभिः । शोधनादश्वाः शुन्ध्युवः ॥ (९)

<sup>1</sup> Read शोचींष.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read आ तिष्ठ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In R. V. 1. 50. 8 the accent is on रि in इरित: I In R. V. 3. 44. 1 the accent is on ह in हरितं.

¹ शु completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Folio 40a ends with नहींगी. The आ mark in ग्री completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read पतति.

<sup>8</sup> Read ताभिर्याखात्मनो.

## उद्वयं तर्मस्परि ज्योतिष्पर्यन्त उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यभगंन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥

उद्रयम् । उदगम् वयं तमसो यद्परि स्थितं ज्योतिः पश्यन्त उद्भततरन्देवेषु । सुवीर्य निरुक्तंमिति । वाजसनेयकम । देवं देवत्रा सूर्यमगनम ज्योतिरुत्तममिति । स्वर्गो वै लोकः सूर्यो ज्योतिरुत्तममिति ॥

उद्दयम् । उदगाम वयं तमो विहायोपरि स्थितं ज्योतिः पश्यन्तः । कि तत् ज्योतिरित्याह—दीप्यमानं देवेषु सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमं इति ॥ (१०)

## उद्यन्नद्य मित्रमह आरोहन्तुत्तर्गं दिवेम् । हृद्रोगं मर्म सूर्य हरिमाणं च नाशय ।।

उद्यन् । अन्त्यस्तुचोऽयं रोगन्नः । दुर्वात्रत्वं प्राप्तं प्रस्कण्वस्तच-मुत्तममपस्यत् । उद्यनन्य मित्रमहः आरोहंश्चोद्गततरां दिवम् । मम रुद्रोगं ध त्विंच भरिमाणं व नाशय ॥

<sup>1</sup> Read उदगन्म.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सवीर्थ निरुक्तमिति not intelligible. The verse does not occur in N.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> स and न in ने completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> स्वर्गो mostly worm-eaten; difficult to decipher.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S'. B. 12. 9. 2. 8 and 14, 3. 1. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ग completely worm-eaten.

<sup>7</sup> Read दुर्वर्णत्वं प्राप्तः

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read ह्होगं. In द्रो the द part mostly worm-eaten.

<sup>9</sup> Read हरिमाणं.

उद्यन्नद्य । उद्यन्नद्य मित्राणां पूजियतः आरोहन् उद्गततरां च द्याम् । मम हृदयरोगं त्विच हिरमाणं च नाशय । दुर्वर्णत्वं प्राप्तः प्रस्कण्वः तृचमप्रय-दिति ॥ (११)

#### शुर्केषु मे हरिमाणं रोष्णाकांसु दध्मसि । अथो हारिद्रवेषु मे हरिमाणुं नि दंघ्मसि ।।

शुकेषु । शुकः 1 पक्षी शोचतेर्दीप्तिकर्मणः 2 । शुकेषु 3 मे हरिमाणम् । अपि च रोपणाकासु दध्मसि । अपिच भारिद्रवेषु 1 पक्षिषु मे हरिमाणं नितिदध्मसि 5 निद्धामि । इदन्तो मसिः 6 इत्येकवचनेऽपि दृष्टम् ॥

शुकेषु मे । हरितवर्णेषु शुकेषु विपटिकासु च मदीयमिप हरिमाणं वयं निदध्म: । अपिच हारिद्रवेषु पक्षिषु । सर्वेऽमी मदर्थमिप हरिता भवन्तु इत्यर्थ: । सिंहे मे मन्युर्व्याघ्रे मेऽन्तरामय: इति यज्ञ: ॥ (१२)

#### उदंगाद्यमीदित्यो विश्वेन सहंसा सह । द्विषन्तं मह्यं रुन्थयन्मो अहं द्विषते रंधम् ।।

उत्तरा<sup>7</sup> स्पष्टार्था । सहस्तेजः <sup>8</sup> । रन्धवनं <sup>9</sup> वशीकरणम् । द्योगे <sup>10</sup> चतुर्थी । अस्माकं भवति ॥

¹ The visarga in 4: completely worm-eaten.

<sup>2</sup> In शो all except the ए mark mostly worm-eaten.

<sup>3</sup> Read शुकेष.

<sup>4</sup> Read हारिद्रवेषु.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read निद्ध्मसि.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. 7. 1. 46. Read इदन्तो मसि. The MS. has मसिरिति.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The verse No. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> g completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read रन्धनं.

<sup>10</sup> Not clear.

द्विषन्तं मम रन्धयन्

इति शाखान्तरे पाठ इति ॥

उदगादयम् । उदितोऽयमादित्यः सर्वेण बलेन सह द्विषन्तं महां वशी-कुर्वन् । मैवाहं द्विषतो वशो भवामि इति ॥ (१३)

#### अभि त्यं मेषं पुंरुहूतमृग्नियमिन्द्रं ग्रीर्भिर्यदता वस्वो अर्ण्वम् । यस्य द्यावो न विचरंन्ति मार्नुषा अुजे मंहिष्ठम्मि विप्रमर्चत ॥

आङ्किरसस्सन्य ऋषिः । तत्रास्माकं शौनको मूलम् । एवमन्येष्विप अनुक्तमूलेष्व । अभिवतद स्तुत तं मेषम् । मेषो मिषेः प्रहारार्थात् । अभिपश्यित बलिनं इति । अपि वेद्रो मेधातिथेर्यजमानस्य सोमं मेषो भूत्वा पपौ । तेन मृषिं मेषं ब्रूते । पुरुहूतं बहुभिराभृतम् । ऋग्यं भ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. B. 3. 7. 6. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Here there is the figure four to mark the end of the sukta.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pratika not separately given.

<sup>&#</sup>x27; Read अनुक्तमूलेषु.

<sup>ै</sup> ति and ब mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read वेन्द्रो.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read तमृषि instead of मृषि.

E Read बहुभिराहृतम् .

<sup>&#</sup>x27; Read ऋग्न्यं.

ऋगण्यं 1 स्तुत्यम् । इन्द्रं स्तुतिभिः । वस्वो अर्णवं वस्नामाकरम् 1 यस्य 3 द्यावो न दीप्तय इव । विचरन्ति मनुष्यहितानि कर्माणि । तं भुजे धनाय 4 दामृतं 5 मेधावितनं 6 अभ्यर्चत ॥

अभि त्यम् । सच्य आङ्गिरसः । अभिमदत तं मेघातिथेर्मेषं पुरुहूतं ऋगईं इन्द्रं स्तुतिभिः धनस्याकरम् । यस्य रश्मय इवेतस्ततः चरन्ति मनुष्यिहितानि कर्माणि । भोगाय तमिभष्रुत मेधाविनम् । अत्र शाट्यायनकम् अथ मेधातिथम् । मेधातिथिगृहपतयो वै विभिन्दुकीयाः सत्रमासत् । तेषां दृढच्यु-दागस्तिरुद्रातासीत् । गौरिवीतिः प्रस्तोता । च्युतच्युत् प्रतिहर्ता । वसुक्षयो होता । सनकनवकौ काव्यावध्वर्यू । पशुकामो मेधातिथिः । जनिकामौ सनकनवकौ । यत्कामा इतरे तत्कामाः । नानाकामा ह स्म वै पुरा सत्रमासते । ते ह स्म नानैव कामानुध्वाप्त्वोत्तिष्ठन्ति । तेषां ह स्मेन्द्रो मेधातिथेर्मेषस्वरूपं कृत्वा सोमं व्रतयति । तं ह स्म बाधन्ते । मेधातिथेर्नो मेषः सोमं व्रतयति इति । स उ ह स्मेषां स्वमेव रूपं कृत्वा सोमं व्रतयति । ततो ह वा इदमर्वाचीनं मेधातिथेर्मेष इत्याह्वयन्ति इति ॥

# अभीमेवन्वन्त्स्वभिष्टिम्तयोऽन्तरिक्षपां तविषीभिरावृतम् । इन्द्रं दक्षांस ऋभवो मद्च्युतं शतक्रेतुं जर्वनी सुन्नतार्रहत् ॥

¹ ण्य is mostly worm-eaten. It may also be स्य. It is decidedly not है. Read ऋगई.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The आ mark in मा completely worm-eaten.

 $<sup>^3</sup>$  After य somthing begun and completely scored off and then स्य follows.

<sup>&#</sup>x27; घ not at all legible. It may as well be य.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read दात्तमं.

<sup>6</sup> Read मेघाविनं.

अभि । अभ्यसेवन्तैनं स्वभिष्टिं सुष्ठु बलिकं योऽगिभवति व तमूतयः अन्तरिक्षस्य पूरकं तविषीहि<sup>®</sup> बळेरावृतमिन्द्रं दक्षासः समर्थाः ै। दक्षतिरुत्साहकर्मा । ऋभवो मरुतः उरु भान्तीति । शत्रमन्दस्य व्या-वकम् । तिममं शकतुम् <sup>6</sup> । जवनी जवकरी । प्रहर हगवो <sup>7</sup> जही वीरयस्व इति मरुतां स्नृता वागारुहत् । वृत्रवयोद्युक्तम् ॥

अभीममन्वन् । अभ्यसेवन्तैनं सुष्टु शत्रूणामन्वेष्टारं मरुतोऽन्तरिक्षस्य पूर्यितारं बलैरावृतमिन्द्रं वृद्धा ऋभवश्च रात्रुमदस्य च्यावयितारम् । तिममं (२) ज्ञतऋतं वेगस्य कारियत्री स्त्रतिरारोहति ॥

## त्वं गोत्रमङ्गिरोभ्योऽद्यणोरपोतात्रये ज्ञतदुरेषु गातुवित्। सुसेनं चिद्विमदायावहो वस्वाजावद्रिं वावसानस्यं नुर्तयंन् ॥

त्वं गोत्रम् । त्वमभ्रम् । प्रथते 10 शब्दकर्मणः । त्वं गवामपिधायकं मेघमङ्गिरसामर्थायापावृणोः । अपि वात्रये शतद्वारेषु यन्त्रेष्वसुरैः प्रक्षिप्ताय गातुवित् ये नोपद्रवं तरति । कचिदुपायः 11 । कचित्पन्थाः । छन्दोगैरुपाये 12

<sup>1</sup> Not clear. Perhaps to read बाधकं.

<sup>2</sup> Read योSभिभवति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The ई mark in षी completely worm-eaten. Read त्विषीसिः

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The visarga completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read शत्रमदस्य.

<sup>6</sup> Read शतऋतुम्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read भगवो.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read वृत्रवधोयुक्तम् . यु mostly worm-eaten.

<sup>9</sup> Perhaps to read गोत्रमञ्जम .

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Not clear. Cf. Un. 4. 177.

<sup>11</sup> Folio 40b ends with क. Folio 41 is broken into two pieces completely.

<sup>ैं</sup> न्दो and ये mostly worm eaten.

बहुशः प्रयुक्तस्य लंभियता । अपि च सेनान्तेन सह विमादाय ऋषि + + <sup>3</sup> यजमाजी पृष्टतस्य तत्र वसती जयार्थ । वज्रं नर्तयन प्रेरयन् ॥

त्वं गोत्रम् । त्वं वलं मेघरूपमङ्गिरसामर्थाय अपावृणोः परानाहर्तम् । अपि च असरै: शतद्वारेषु यन्त्रगृहेषु प्रक्षितायात्रये मार्गस्य लम्भयिता । तथान्नेन सह विमदाय ऋषये धंनं चावह:। युद्धे वर्तमानस्य विमदस्यार्थाय वज्रं (३) भ्रामयन् ॥

#### त्वमपामीपधानीवृणोरपाधारयः पर्वते दार्चमद्वसं । द्वत्रं यदिनद्र शवसार्वधीरहिमादितस्यै दिव्यारोहयो दृशे ॥

त्वमपाम्<sup>7</sup> । त्वमपामपिधानान्यपावृणोः <sup>8</sup> । अपि वाधारयः <sup>9</sup>

<sup>1</sup> Read ससेनानेन.

² Read विमदाय. The leaf is broken between मा and दा.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> After ऋषि space for two letters left blank. Perhaps to read ऋषये. There must be also अवह:

<sup>&#</sup>x27; Read धनमाजी.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> त in तो completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>6</sup> After जय the leaf is broken. Then some bits are seen which may be a long mark and र्थे.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> After प्रेरवन which concludes the commentary on the previous verse there is # before this pratika. The leaf is broken; the 7 in त्व and the letters till आम in पाम lost. The portion broken is only for one letter. It seems the scribe had written मत्त्रपाम as the pratika.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> णो: completely worm-eaten.

<sup>°</sup> বা mostly worm-eaten; not certain if what was written is वि or चा.

पर्वते वानुमहानुमतोऽसुरहस्य घनं आभृत्य । वृत्रं यदेन्द्र शवसाव-धीरिहं आहन्तारम् । वाजसनेयकं तु—सो + षोमाविमसंबभ् । सर्वी विद्यां सर्वशे यशस्सर्वमन्नाद्यं सर्वी श्रियम् । स यत् सर्वमेतत् समभवत् । तस्मादिभिरिति । अनन्तरमेव वृत्रेणािपहितं सूर्यं दिव्यारोहयो दर्शनार्थम् । अपि वा दर्शनीयम् ॥

त्वमपाम् । त्वं मेघस्थानामपां अपिधानानि अपावृणोः । तथा शिलोच्चये असुरसंबन्धि वसु धृतवान् मेघे वा । वृत्रं यदिन्द्र बलेनावधीः अहिं च । अनन्त-रमेव सूर्यं दिव्यारोहयः सर्वेषां दर्शनाय ॥ (४)

त्वं मायाभिरपं मायिनोऽधमः स्वधाभियें अधि शुप्तावर्जुहत । त्वं पिप्रोनृमणः प्रार्रज: पुरः प्र ऋजिश्वानं दस्युहत्येष्वाविथ ॥

त्वम् । त्वं मायाभिम्मायिनोर्डंपायमः स्वधाभिमस्वधाभिरन्ने-

<sup>ै</sup> र्च mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read सुरस्य.

³ Read आहत्य.

<sup>&#</sup>x27;After सो one letter is completely worm-eaten. The next is mostly worm-eaten. यो is only a conjecture. Two letters seem missing after बगू. Not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read सर्व instead of सवशे.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> स. ई and त mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read तस्मादहिरिति. Quotation not traced.

 $<sup>^{8}</sup>$  There is no dot between the two म letters to make them  $\hat{\mathbf{H}}$ .

<sup>े</sup> Read पाधम:

र्थेऽघिशुप्तावजुह्नत । शुप्तिर्मुखं शोभते । मुखेन हि शोभते । कौषी-तकम्—असुरा वा आत्मी जुहवुरुद्वातेऽसी ते पराभवन् इति । वाजसने-यकं च—देवाश्च ह वा असुरा वास्पर्धन्तमतो + + रातिमानेन कस्मैचन जुहुम इति । स्वेष्वेवास्येषु जुह्नतश्चेरुस्ते ह पुराबभ् वुः इति । त्वं पिप्रो-रस्यसुरस्य नुमणः प्रारुजः पुराणि । नृषु मनो यस्य स नृमणाः । प्रेरक्षितवान् + स्रजिह्वानश्च संप्रामेषु ।

त्वं पिप्रं मृगयुं १० शू शुवांसम् (ऋ. वे. ४. १६. १३)

#### इत्युक्तमिति ॥

- ¹ After स्वधाभिम there is something written. It is not a complete letter. Then स्वधाभिरतेथें written. स्वधाभिम not wanted. त्रे closes the line. The ए mark in थें lost, as the end of the leaf is broken.
  - <sup>2</sup> Read शोभते:
- <sup>8</sup> The passage in Sankhyayana is: असुरा वा आत्मन जुहुबुरद्वातेऽनमे ते परामनन् (४. ३).
- <sup>4</sup> After मतो one letter is lost at the end of the line and the first letter in the next line also is lost, as the ends of the leaf are broken.
- <sup>5</sup> The passage in the S'atapatha is: देवाश्र वा असुराश्र उभये. प्राजापत्याः पस्पृघिरे । ततोऽसुरा अतिमानेनैव कस्मिन्तु वयं जुहुयामेति स्वेब्वेवास्येषु जुह्दतश्रेरः । तेऽतिमानेनैव परावभूतुः (५. १. १. १ and २१. १. ८. १.)
  - <sup>6</sup> Read पिप्रोरसंरस्य.
- <sup>7</sup> Read प्रक्षितवान्. The final न् half lost, as the end of the leaf is broken.
- <sup>8</sup> Read ऋजिश्वानं च. One letter before हा lost as the end of the leaf is broken.
  - <sup>°</sup> पित्रुं.

<sup>10</sup> मृग completely worm-eaten.

त्वं मायाभिः । त्वं कृत्रिमैः कृत्रिमान् अपाधमः ये अनैर्देवानपहाय वयमेव देवा इति स्वस्मिन्नास्ये होमं कृतवन्तः । त्वं पिप्रोरसुरस्य हे नृमणो नृषु मनो यस्य । पुराणि प्रारुजः । प्रिक्षतवानिस ऋजिश्वानं च सङ्ग्रामेषु ॥ (५)

#### त्वं कुत्सं शुष्णुहत्येष्वाविधारेन्धयोऽतिथिग्वाय शम्बरम् । महान्तं चिदर्श्वदं नि क्रेमीः पदा सनादेव देस्युहत्याय जिन्ने ।।

त्वं कुत्सम् । कुत्स ऋषिरिन्द्रेण शतः कुित्समो मह्मवृत्तिरभवत् इति । कर्ता स्तोमानां कुत्स इति यास्कः । तं त्वं शुष्णासुसस्यंग्रामे -ष्वरक्षितः । तथा वशमनयोऽतिथिवाय दिवोदासाय शम्बरम् ।

अतिधियाय शंभरं गिरेरुग्रो अवाभरत् (ऋ. वे. १. १३०.७)

#### + तिथिग्वोऽतिथीन् <sup>8</sup> अहिगच्छतीति । किञ्च महान्तं अप्यर्बुदमसुरं

¹ After इन्द्रेण a letter completely worm-eaten. Then प is clear and the leaf is broken right across here. But nothing seems lost. शप्त: only a conjecture.

<sup>&#</sup>x27; Read कृतिसतो.

<sup>3</sup> Not traced.

<sup>&#</sup>x27;The passage in Yāska is: ऋषि: कृत्सो भवति । कर्ता स्तोमानामित्यौ-पमन्यव: (नि. ३. ११).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read गुल्णासुरस्य संप्रामेष्यरक्ष: The आ mark in प्रा lost as the end of the leaf is broken.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read तिथिग्वाय.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read अतिथिग्वाय शस्वरं.

s After भात् there is space for a letter blank. Here the leaf is broken right across. Read अतिथिग्वो. The letter ग्वो looks more like श्रो.

<sup>&#</sup>x27; Read अभिगच्छतीति.

पदा न्यक्रमीः । इत्थं सनात् सनादेवारभ्य + + ननायाजायथाः इति । तत्रार्बुदोऽपः प्रेरयतीति । स चायमन्यत्राद्युदात्तः ।

यो अर्बुदमव नीचा (ऋ. वे. २. १४. ४) न्यर्बुदस्य विष्टपम् (ऋ. वे. ८. ३२. ३)

इति । इह तु संहितानुरोधार्थमन्तोदात्तमभूत्। स्वरेणापि हि . . मा . . . स्य . . . सं . . . इ . . . ै।।

त्वं कुत्सम् । त्वं कुत्सं तस्य शत्रोः ग्रुष्णासुरस्य सङ्ग्रामेषु रक्षित-वानिस । तथा अतिथिग्वाय दिवोदासाय शम्बरमसुरं वशमनयः । तथा महान्त-मर्बुदासुरं पदा न्यक्रमीः । कि बहुना चिरादेवारम्य दस्युहननायासीः ॥ (६)

पदा त्य in tact. Then a piece in the leaf broken off. Then सना in tact and another small piece broken off. Then there is ना and ए mark. Another very small bit broken off; but a small part of द visible. नारम्य in tact. The next letter is द; a part alone remains and the end of the line broken. Next line begins ननाया-जायथा:. The scribe who had prepared a transcript some years ago has written पदा न्यक्रमी: इत्थं सनातनमेनारम्य . . . ननायाजायथा:. Perhaps क्रमी: इत्थं was at that time in tact. What follows must be सनात सनादेवारम्य. In writing सनातनमेनारम्य the scribe must have used his fancy. सना . ना quite in tact even now. One सनात unnecessary.

<sup>2</sup> In both these places the accent is on आ in अर्बुद. In विष्टपमिति, the letter मि completely worm-eaten.

³ After अपूत् the leaf is broken and the passage till the end of the line lost. Nothing now remains. But the scribe who copied some years ago has written these letters. Now only स in स्व and इ remain. The letter before  $\xi$  may have been य or धि. Folio  $41\alpha$  ends here. About 18 letters must be missing.

## त्वे विश्वा तर्विषी सुध्येग्घिता त<u>व</u> राधः सोमप्रीथाय हर्षते । त<u>व</u> वर्ज्रश्चिकिते बाह्रोहिंतो हुआ शत्रोरव विश्वांनि हुण्ण्या ॥

त्वे । त्वधि व्याप्तं बलं सश्रीचीनं पराङ्मुखं हितम् । तव रायो मनस्सोमपानार्थं हृष्यति । तव वज्रः प्रजायते बाह्वोचिहितः भाहुर्बाधते आभ्यामिति । अपवृश्च शत्रोविश्वानि वीर्याणि ॥

त्वे विश्वा । त्विय सर्वाणि बळानि सह निहितानि । तव धनं सोम-पानार्थे हृष्यति बहु भवति । तव वज्रः प्रख्यात आसीत् बाह्वोर्निहितः । स त्वं शत्रोः सर्वाणि वीर्याणि अववृश्च ॥ (७)

वि जानिह्यार्थान्ये च दस्येवो बृहिष्मते रन्धया शासंद्वतान । शाकी भव यर्जमानस्य चोदिता विश्वेत्ता ते सधुमादेषु चाकन ॥

विजानीहि । . . . र्य . . . . . दस्युः दारयति याचतः ।

<sup>1</sup> Read त्वयि.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ¶ completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read राध:

<sup>&#</sup>x27; Read बाह्बोनिहित: बाहुबांधते. After बिहि a part of the leaf broken, हु partly visible. Only the second half of ब remains. ते mostly worm-eaten. Reading only a conjecture from the bits that remain.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See : बाहु: कस्मात् । प्रबाधत आभ्यां कर्माणि (नि. ३. ८)

Read अवनृध्य.

<sup>&#</sup>x27;After नीर्य at the end of the commentary on the previous verse, there is a break in the leaf and the whole line missing. The scribe has written these letters when he made a copy some years ago. The next line begins दारयति. The first letter is दा. The next letter worm-eaten; र only a conjecture. यति in tact. The missing letters in the broken line must be about 18.

ये चार्या ये च दस्यवः तान् विविच्य जानोहि । ज्ञात्वा च बहिष्मते <sup>1</sup> यजमानाय शासत् । इत्थमस्मासु वितित्व्यमित्यनुशासनं कुर्वन् वशं नयात्रतात् । शाकी भव सहायो भवसि यजमानस्य चेद . . . स्त्व . . . चेदन्तोदात्तः ।

अर्चा शकाय शाकिने (ऋ. वे. १. ५४. २) कत्वा गौरिव शाकिनः (ऋ. वे. ८. ३३. ६)

इत्यकारान्तश्चान्तोदात्तः । तान्येतानि विश्वानि कर्माण्यहं कामये यज्ञेषु कीर्त्यमानानि ।

विश्वेत्ता ते हरिवः शचीवः (ऋ. वे. १०. ४९. ११) इति सुक्तयोः पदसाम्याचतुष्को . . . . न विसृष्ट इति ॥

ै सि lost, as at this place the leaf is broken right across.

<sup>5</sup> In R. V. 1. 54. 2. The accent is on कि; in R. V. 8. 33, 6 the accent is on नः In the latter, शाकिन is the word.

<sup>1</sup> Read बहिष्मते.

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup> First written अस्मात; then त deleted with a small vertical stroke above and स written after that.

<sup>&#</sup>x27;After सहा there is a break and the whole line is lost. The last letter in the line चे is in tact. द is in the next line and is lost, as the end of the leaf is broken. The ए mark in न्तो too is thus missing. After सहा the ए mark in यो is seen. The scribe who prepared a copy some years ago has written all the letters till चेदन्तोदात्त:. About 16 letters are missing.

<sup>6</sup> After इति स् there is a break in the leaf. The beginning of क्त is visible. The scribe has copied as स्क्रो: The end of प is seen; also द and स. The आ mark in सा lost, as there is a break in the leaf. च is partly worm-eaten. ब्लो ends the line.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The first letter in the next line lost, as the end of the leaf is broken. न is the first letter seen; perhaps पि is the missing letter and the reading should चतुष्कोऽपि. The passage not clear.

विजानीहि । विविच्य जानीह्यार्थान् दस्यूंश्च । ततोऽन्नताननुशास त्वं यजमानाय वशं नय । सहायो भव यजमानस्य धनस्य चोदयिता । सर्वाण्येव तानि यज्ञेषु वक्तुमहं कामितवानस्मि ॥ (८)

#### अनुव्रताय र्न्थय्क्रपंव्रतानाभूभिरिन्द्रः श्वथय्क्रनाभ्रवः । द्वद्धस्य चिद्वधैतो द्यामिनक्षतः स्तर्वानो वृम्रो वि जीवान सुनिद्देः ॥

अनुव्रताय । यजमानाय रन्धयन्नयजमानान् अभृहिः ये देवा-नाभवन्ति यज्ञैरुपगच्छन्ति तैरिन्द्रः श्रथयन्ननाभुवो मा भृत । वृद्धस्य चिद्वर्षतः पुनर्वर्षमानस्येन्द्रस्य द्यामिनक्षतो व्याप्नुवत इन्द्रस्य स्तुतिं कुर्वन् वस्र ऋषिः सन्दिहो वल्मीकवपा उपचिता जघान ।

> वम्रभिः <sup>६</sup> पुत्रमश्रवो <sup>४</sup> अदानम् (ऋ. वे. ४. १९. ९) वम्रकः पड्भिरुप<sup>६</sup> सर्पदिन्द्रम् (ऋ. वे. १०. ९९. १२)

अनुव्रताय । अनुगतकर्भणे यजमानाय वशं नयन् अयजमानान् आभव-द्भिवेर्धमानैः विपरीतान् विश्वथयन् इन्द्रो वृद्धस्य वर्धमानस्य च शत्रोर्दिवं व्याप्नुवतः स्तूयमानो विमतेषूणां विहन्ति समुपचयान् ॥ (९)

इति ॥

<sup>1</sup> Read आम्भि:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Between श्रथ and य there is another य written below the line.

³ मा भूत् not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ইনহা ends the line. The first letter in the next line lost as the end of the leaf is broken. Perhaps what was written was বা: The space must be more than what is required for ব:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 🗷 completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read वस्रीभिः

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read पुत्रमञ्जूबो.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ड्भि not at all legible.

#### तक्ष्यत्तं जुञ्जना सहसा सहो वि रोदंसी मुज्यनां वाधते ज्ञवंः । आ त्वा वार्तस्य नृमणो मनोयुज् आ पूर्यमाणमवहन्नभि श्रवं: ॥

तक्षत् । इन्द्रस्य । उशना काव्यः । सचा भवन्ति ससञ्चस्का + यन के बलेन यदा तव बलं तदा तव शवो विबबाध रोदसी मज्मना वेगेन संगते पृथक् चकार । यदि वा रोदस्योर्भयं बाधार्थम् । आवहन् त्वा वातस्य मनोयुजः । वातस्याश्वा वेगवन्तः तथोच्यतं । नृमणो बलेनापूर्यमाणं श्रवोऽन्नमभीति ॥

तक्षचत्ते । यदा तव बळमुशनाः स्तुतिबळेन समस्करोत् तदा महत्तया द्यावापृथिक्यौ अवबाधते । तदानीं त्वामश्वा वातस्य श्रवणमभ्यावहन् बळेनापूर्य-माणं नृमणो मनोवेगाः । द्युष्णाम्भहान् वातो निर्गतस्तमभ्यवहन् इति ॥ (१०)

#### मन्दिष्ट् यदुशने काव्ये सचाँ इन्द्रों वुङ्कू वेङ्कुतराधि तिष्ठति । बुयो युपि निरुपः स्रोतसासज्दि शुष्णस्य दृष्टिता ऐरयुत्पुरः ॥

मन्दिष्ट । यदा कविपुत्रे उज्ञनसि सोमेन मन्दिष्ट सचा सन् तदानीमिन्द्रो वङ्कू हरि अध्यतिष्ठत् । वङ्कुरश्चो वकेः कुटिलगत्यर्थात् । अत्यन्तं वङ्कुर्वङ्कुतरः । प्रकृत्यर्थप्रकर्षे तरप्रत्ययो यथा ।

<sup>1</sup> The need for this word not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Passage not clear. This must belong to the next verse. This ends the line.

<sup>3</sup> The first letter in the line lost as the end of the leaf is broken. येन is what is seen.

<sup>&#</sup>x27; It ought to be तथोच्यन्ते.

<sup>ै</sup> भी mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> न्दिष्ट mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read वड्कू वड्कुतरा or वड्कू हरी.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> प्र in प्रकर्ष mostly worm-eaten.

अहन् वृत्रं वृत्रतरं (ऋ. वे. १. ३२. ५)

इति । तत्र वंकुतराविति पुनः प्रकृतेनिंदेंशः प्रत्ययप्रत्ययोगार्थः । यदा व

दस्रा दंसिष्ठा (ऋ. वे. १. १८२. २)

यथा वा

गवामिस गोपितरेक इन्द्र (ऋ. वे. ७. ९८. ६)

इति । उप्र इन्द्रो यधिं मेगम्पम् । कानि । स्रेतसा मार्गेण । निरस्रजदिति द्विकर्मकः । वैरयधा १० शुष्णासुरस्य प्रापकारैदाहिकाः 11 पुरः ॥

मन्दिष्ट यत् । कविपुत्रे उज्ञनिस स्तोत्रेण यदा सहाय इन्द्रोऽमन्दिष्ट तदानीमिन्द्रो वङ्कुं वङ्कुतरं च अधौ गमनार्थमध्यतिष्ठत् । अधोद्वर्ण इन्द्रो मेघरूपं ग्रुष्णासुरं स्रोतसापो निरसृजत् । व्यैरयत् ग्रुष्णासुरस्य ज्ञिला-संघटिताः पुरः ॥ (११)

## आ स्मा रथं दृष्पाणेषु तिष्टसि शार्यातस्य प्रभृता येषु मन्दंसे । इन्द्र यथां सुतसोमेषु चाकनोऽनुर्वाणं श्लोक्षा रोहसे दिवि ।।

¹ All the letters after यथ up to मि mostly worm-eaten. Reading only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read प्रत्ययप्रयोगार्थः

<sup>3</sup> Read यथा.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> इन्द्र completely lost as a piece of the leaf is broken off.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read **य**िं.

<sup>6</sup> Read मेघरूपम्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> This word seems unwanted. Folio 41b ends here.

<sup>े</sup> Read स्रोतसा.

<sup>ै</sup> क and one म in मै completely worm-eaten.

<sup>10</sup> Read व्येरयश्च.

<sup>11</sup> Not clear.

आ स्म । आतिष्ठसि स्म रथं वृषपाणेषु सोमेषु । तेषां पानार्थम् । वृषपाणाः सोमाः वृष्णां देवानां पेया इति । शार्यातस्य राजेर्पेश्चे संमृतास्सोमा अभवन् । यषु सोमेषु त्वं मन्दसे । यथेन्द्रस्सुतसोमेष्वन्येषां यज्ञेषु सोमाध्याकनः । तेनानर्वाणं प्रश्वितं सोमाध्याकनः । तेनानर्वाणं प्रश्वितं स्रोकं यशो दिव्यारोहसे प्रापयसि । च्यवनो म वै भार्गव शार्यातस्य यज्ञेऽश्विनोराश्विनग्रहमगृह्णात् । तत्र कुद्धोऽभृदिन्द्रः । पुनश्चानु-नीतस्तत्र सोममपिवत् इति शास्त्रायनकोक्तः इति ॥

आ स्मा रथम्। आतिष्ठसि रथं सोमपानार्थम्। शार्यातस्य इन्द्रं सोममाजिहीर्षतो हिवर्धानात् प्रमृताः सोमाः। येष्ठु त्वं मन्दसे। ततो रथमा-स्थितवानसि। ततो यथान्येषु सुतसोमेषु सोमान् कामितवानसि एवं तत्रापि कामितवानसि। तन्तौ प्रस्खिलतं श्लोकं आरोहयः। तत्रापि पानादिति॥ (१२)

## अदंदा अभी महते वंचस्यवें कक्षीवंते द्वच्यामिन्द्र सुन्वते । मेनाभवो द्वषण्थस्यं सुकतो विश्वेत्ता ते सर्वनेषु प्रवाच्यां ॥

अददाः । अट्दा अर्भो युवतिम् । महते वृद्धाय । उपस्यवः ध

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> इति completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सो and ए mark in मे mostly worm-eaten.

<sup>3</sup> Read शार्यातस्यापि.

<sup>&#</sup>x27; Read प्रस्विति. The nearest approximate of what is written is श्व. Not at all legible.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> After A space for two letters left blank. The reading only a conjecture.

<sup>6</sup> Read च्यवनो ह वै.

<sup>7</sup> Read भार्गन:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> This word not wanted. Or read वचस्यवे.

स्तोत्रमिच्छते कक्षीवते औशिजाय । वृद्धायां नामेन्द्र सुन्वते । कक्षीवान् कक्ष्यावान् । कक्ष्या रज्जवः याजकानं कक्षं सेवन्ते । सोऽयन्देर्धतमस्यो ययि प्रव्रक्षात्रः उशिक्षस्त्रत्वात् तस्य कुले वृद्धश्चकाराज्यम् । राजस्येन चेजे । तत एव राजस्ये राजसामस्र काक्षीवतं चोपमतः कक्षीवानिति क्षज्यनामस्योपपन्नं इति । किश्च मेनाभवो वृषणश्चस्य राज्ञः सुकतो । तत्र शाद्यायकम् — वृषणश्चस्य मेन इति । वृषणश्चस्य मे नेना भूत्वा मघवा कुल उवास इति । तां प्राप्तयौवनां स्वयमेवेन्द्रश्चकमे । तथा च ताण्डकम् — वृषणश्चस्य ह मेनस्य मेनस्य मेनका नाम दुहितांस । तां हेन्द्रश्चकमे इति । मेना मन्य मेनस्य प्रकृतं इति यास्कः । विश्वान्येव तानि ते सवनेषु प्रवाच्यानीति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read वृचयां.

<sup>2</sup> Read वाजकानां.

<sup>3</sup> Read सेवते.

<sup>4</sup> Perhaps to read सोऽयन्दैर्घतमस्यो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perhaps to read ब्रह्मऋषि:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Reading corrupt. Perhaps to read बृद्धवार राज्यम् .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read चोक्तम् । अतः

<sup>8</sup> Read क्षत्रियनामास्योपपन्नं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read शाट्यायनकम् .

<sup>10</sup> Not clear what the correct reading for ३ is. Perhaps to read ₹.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> इति not wanted here. Or perhaps the quotation ends here and the next is not a part of the quotation.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Perhaps इति to come here. Or this is not a part of this quotation and is not wanted. See previous note.

<sup>18</sup> Repetition of मेनस्य not wanted.

<sup>14</sup> Read दुहितास.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ş. B. 1. 1. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Perhaps to read मान्या. The letter म mostly worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> What is formed in Yāska is: मेना मानयन्त्येना: (नि. ३. २१).

अददा अर्भाम् । दत्तवानिस कन्यां महते स्तुतिमते इच्छते कक्षीवते वृचयां नाम भार्यो इन्द्र सुन्वते । तथा मेना चाभवो वृषणधन्य सुक्रतो । विश्वानि तानि इमानि ते यहेषु प्रवाच्यानि । अत्र शाख्यायनकम्—वृषणश्वस्य मेन इति । वृषणश्वस्य ह मेना भूत्वा मधवा कुळे उवास इति । अथ ताण्डकम्—वृषणश्वस्य मेन इति । वृषणश्वस्य हि मेनस्य मेनका नाम दुहितास । तां हेन्द्रश्चकमे इति । वृषणश्वस्य राज्ञो मेना नाम दुहिता त्वमभवः खांशेन । अथ तां चकमे चेन्द्र इत्यर्थः ॥ (१३)

# इन्द्रों अश्रायि सुध्यों निर्के पुञ्जेषु स्तोमो दुर्यो न यूर्पः । अन्वयुर्गुच्यू रथयुर्वेसुयुरिन्द्र इद्वायः क्षयति प्रयुन्ता ।।

इन्द्रः । इन्द्रः श्रयति सुकर्मणो यजमानान् । निरेके नैर्धन्ये सित । निरेको रितिचेः । अपिवा निरेतेः ।

आ निरेकमुत प्रियम् (ऋ. वे. ८. २४. ४)

इति घने च दृश्यते ।

निरेके विद्यो हरिवो वसुर्ददिः (ऋ. वे. ८. २४. ३)

वजा<sup>3</sup> अंक्रिरसः पज्रकुलजत्वात् । पज्रो वा अक्रिरसः पशुकामस्तपोऽ-तप्यतेचे शाख्यायनकम् । तेष्वस्य स्तोमस्तिष्ठति । यथा गृहद्वारि निमितो यूपः स्तोतन्यः । इन्द्रः पज्रेषु तिष्ठति इत्यपरम् । मत्वर्थीयो

<sup>1</sup> Read निरिचे:

The first letter looks more like रि than like नि.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read पञ्जा

<sup>1</sup> Perhaps to read तप्यतेति च.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perhaps to read निर्मितो. The letters निर्मि in tact. The next is mostly worm-eaten. May be the ए mark of तो. Then ता in tact. Reading only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Visarga completely worm-eaten.

Folio 42a ends with 5.

युः<sup>1</sup> । तथाच निरुक्तम्—इदंयुरिदं कामधाँनोऽथापि तद्वदर्थे भाष्यन्ते वस्युरिन्द्रो वसुमानश्वयुर्गन्यू रथयुर्वस्युयुरित्यपि निगमो भवति इति । इन्द्र एव राया प्रथन्ता पदाता वसति ॥

इन्द्रो अश्रायि। इन्द्रः स्तोतृभिराश्रीयते। सुकर्मणस्तस्य निर्गमने पञ्जकुळजातेष्विनद्रस्य स्तोमो दुर्यः। यज्ञस्यः। अङ्गिरसः पञ्जाः। पञ्जो वाङ्गिरसः पञ्जाकामस्तपोऽतप्यत—इति शाट्यायनकम्। अश्वादीन् स्तोतृभ्य इच्छन् इन्द्र एव धनस्य प्रदाता निवसति॥ (१४)

## इदं नमों द्रष्ट्रभार्य स्वराजे सुत्यद्यंष्माय तुवसेऽवाचि । अस्मिन्निन्द्र द्रुजने सर्ववीराः स्मत्सुरिभिस्तव शर्मन्तस्याम ॥

इदम् । इदं नमस्तोत्रं वृषभाय स्वराजे समित्यगुष्माय । गुष्मो बलं शोषयतीति । तबसे वृद्धाय । अवाचि । अस्मिनिन्द्र वृजने युद्धे सर्ववीराः प्रस्तवीराः । स्मिदिति निपातः सुपर्यायः । त्वया दत्ते शर्मणि सूरिभिः पुत्रादिभिः ऋत्विग्भिर्वा सहिताः सुखं वसेमेति ।।

¹ In दुर्य:

<sup>2</sup> Read कामयानो.

<sup>3</sup> Read भाष्यते.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> सुमान completely worm-eaten. The printed editions have वसुमानित्यत्रार्थ: instead of वसुमान् .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> N. 6. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> a and I completely worm-eaten. Reading only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read प्रमन्ता.

<sup>8</sup> Read सत्यशुष्माय.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read सुखपर्यायः

<sup>10</sup> Here there is the figure four to mark the end of the sukta.

इदं नमः । इदं नमनसाधनं स्तोत्रं वृषभाय स्वयमेव सर्वेषामीश्वराय सत्य-बलाय वृद्धाय अस्माभिः उक्तम् । अस्मिन्निन्द्रोपद्रवे सर्वेवीरैर्युक्ता अस्माकं स्तोतृभिश्च सह तव सुखे कल्याणे स्याम ॥ (१५)

## त्यं सु मेषं महया स्विविदं शतं यस्यं सुभ्वः साकमीरते । अत्यं न वाजं हवनस्यदं रथमेन्द्रं वदृत्यामवसे सुदृक्तिभिः ॥

त्यं सु । तमिन्द्रं सुमहय । मेषं सर्वज्ञम् । शतं स्तोतारस्सह यस्य स्तोत्रमीरयन्ति । यदि वा शतमश्चा यस्य रथं प्रेरयन्ति ।

न वायन्ति सह्वो देवयुक्ताः (ऋ. वे. ७. ६७. ८)

इति । अत्यमिव पानजं हवनं प्रतिगन्तारं यागार्थं प्रति इन्द्रमावर्तयामि सुवृक्तैः स्तोत्रैः । अत्योऽततोः । अपिवा वयेतेः । वाजोऽश्व इति ॥

त्यं सु मेषम् । तं सुष्टु पूजय सर्वज्ञं मेधातिथेर्मेषम् । शतं यस्य प्राज्ञाः सहोत्तिष्ठन्ति । वेगवन्तमिवाश्वं रथं हवनं प्रति गन्तारं आवर्तयामि इन्द्रं रक्षणाय स्तोत्रैः ॥ (१)

<sup>1</sup> Read सुभ्वो.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read वाजं.

³ यागं प्रति is enough.

<sup>&#</sup>x27; Read अत्योऽततेः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not clear.

#### स पर्वतो न धरुणेष्वच्छेतः सहस्रमृतिस्तविषीषु वाद्ये । इन्द्रो यद्दुत्रमर्वधीसद्वीदृत्तेष्ठुब्जन्नणीसि जहिषाणो अन्धेसा ॥

स पर्वतः । स शिलोचय इवोदकधारासु अक्षीणो बहुरक्षणो बलेषु ववृधे । इन्द्रो यदा वृत्रमवधीन्नदीनां आवारकम् । वृत्रनिरुद्धान्यणीसि न्युङ्जन् अधः पातयन् । हृष्यन् सोमेन । अन्धस्सोमेन्तेरिति ॥

स पर्वतः । स शिलोचय इव उदक्षधारास्वक्षीणो बहुरक्षणः शत्रुबलेषु प्रविद्यो वर्ष्ट्ये । इन्द्रो यहुत्रमवधीन्नदीनां आवरितारं वृत्रनिरुद्धान्युदकानि तेजोभि-विध्यन् हृष्यन् सोमेन ॥ (२)

# स हि दूरो दूरिर्षु वृत्र ऊर्धनि चन्द्रबुंध्रो मदृष्टद्धो मनुीषिभिः। इन्द्रं तमेंहे स्वपुस्यया ध्रिया महिष्ठराति स हि पिष्ररन्थंसः॥

स हि । वाचो चारयतेः । स वारको वारियतृष्विति निर्धारणम् । वशो व्याप्तः । ऊधनि । नभ ऊधः जलस्योद्धरणात् । चन्द्रबुझो ह्वादक-मूलः । ह्वादयति प्रजा अन्तरिक्षे । यदस्य बद्धकर्म । मदबृद्धः सोमैः वर्धितो मनीषिभिः । मनीषा निपुणा बुद्धिः । इन्द्रं तमह्वो ।।

¹ ≠ mostly worm-eaten.

<sup>&#</sup>x27; Read अन्धस्सोमोऽत्तेरिति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps to read दूरो वारयते: The letter चा mostly worm-eaten.

<sup>&#</sup>x27; Read वनो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not clear. Perhaps this has something to do with the words स्वपस्यया धिया which follow.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read तमहे. The rest of the commentary in this verse missing. There is no break in the MS.

स हि द्वरः । स हि वारयिता वारयितॄणां मध्ये वरणीयः श्रद्भेयोऽप्यधे । कमनीयबुध्नः स्तोत्रैर्वृद्भो मनीषिभिः । तिमन्द्रमहं शोभनकर्मेच्छया बुध्या ह्वयािम पूज्यतमदानम् । स ह्यन्नेन मां पूरयित ॥ (३)

आ यं पृणन्ति दिवि सर्बबर्हिषः समुद्रं न सुभ्वर्ः स्वा अभिष्टयः। तं वृत्रहत्ये अनुं तस्थुक्तयः शुष्मा इन्द्रंमवाता अहुंतप्सवः॥

नद्यं स्वा अभिगन्त्यः । तं वृत्रहनने अनुतस्थुर्मरुतः । शोषका इन्द्रं वातरहिताः । वातः शोषः । अहृतप्सवः भारवहनेऽप्यनन्तरूपा इति ॥

आ यं पृणिन्ति । आपूर्यिन्ति यं दिवि स्थितं सोमं उदिधिमिव शोभन-भवनाः आत्मीया अभिष्टयः । तं वृत्रहननेऽनुतस्थुर्मस्तः शोषकाः इन्द्रं गमन-रिहता अपालियतारोऽहिंसितरूपाः ॥ (४)

अभि स्ववृष्टिं मदे अस्य युध्यंतो रुच्वीरिव मवणे संसुक्तयः। इन्द्रो यद्वजी धृषमाणो अन्धंसा भिनद्वलस्यं परिधीँरिव त्रितः॥

अभि । अभिसस्र 'स्वभूतवृष्टिं वृत्रं सोममदे युध्यतोऽस्याग्रे ऊतयः। यथा लब्व आपः प्रवणे स्यन्दन्ते । इन्द्रो यदा वज्री यविधन्नन्धसा '

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read न्य: This is how the commentary on the verse begins. The earlier portion missing. No break in the MS.; see note 6; p. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read अभिगन्त्र्य:

³ Read अहुतप्सवः

<sup>&#</sup>x27; Read अभिसम्बः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read लघ्न्य.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> त्रन्य worm-eaten and can scarcely be deciphered. Perhaps to read धर्षयन् अन्धसा.

पीतेन । यथाप्त्यस्त्रियमतः परिधीन् कूपस्य द्वारि श्रातृभ्यां निहितान् । एवं वलमभिनदिति ॥

अभि स्ववृष्टिम् । स्वा वृष्टिर्यस्य तं सेममदे युध्यतः इन्द्रस्यास्य साहाय्यार्थं यथा प्रवणे आपो यन्त्येवं अभिसस्तुर्मरुतः । इन्द्रो यदा वज्री सोमेन धर्षयन् बळमभिनत् पापानीव त्रित आप्त्यः ॥ (९)

## परी घृणा चरित तित्विषे श्वोऽपो वृत्वी रर्जसो बुध्नमाश्चयत् । वृत्रस्य यत्र्रवणे दुर्गृभिश्वनो निज्यन्थ इन्वौरिन्द्र तन्यतुम् ॥

वरीम्<sup>3</sup> । घृणा दीप्तिर्जिघर्तेः । अन्तोदात्तः । अश्वश्चेदाचुदात्तः । हणा न ये द्ध्जसा<sup>4</sup> (ऋ. वे. ६. ३. ७)

इति । परिवारत्येन दीप्तिः । दीप्तश्चामवत् वलम् । अपो वृत्वा उदकस्य बुद्रे आशिश्ये अन्तरिक्षे । वृत्रस्य यदा प्रवणे वर्तमानस्य दुर्गृहिश्वनः । दुर्ग्रहगतिशीघ्रो दुर्गृहिश्वेत्याहुः । तस्य । रिजघन्ध हनोरिन्द्र तन्यतुं शब्दकारिणं वज्रम् । हर्नुहन्तेदिरिति ॥

<sup>1</sup> Read यथाप्यम्तित:

² First written भ्रातृब्यां. Then म्य written below ब्य.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read परी.

<sup>&#</sup>x27;Read गुणा न यो भ्रजसा. Here the accent is on यू. Folio 42b ends with भ्रज.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read परिचरत्येनम् . The letter वा is partly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> त completely worm-eaten. Read दीप्तश्चामवत्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read निजगन्थ.

<sup>&#</sup>x27;Read हन्वोरिन्द्र.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> नु and ह mostly worm-eaten. Read हर्नुहन्तेरितिः

परीं घृणा। परिचरित वृत्रं दीप्तिः। बलं च तस्य दीप्तम्। अप आवृत्य अन्तिरिक्षलोकस्य बुष्नमपां मूलं आवृत्य अशयत्। वृत्रस्य यदा प्रवणे दुर्ग्रह-श्वासस्य निहितवान् हन्वोरुपिर इन्द्र वज्रं शब्दकारिणम्।। (६)

# हृदं न हि त्वां न्यृषन्त्यूर्भयो ब्रह्माणीन्द्र त<u>व</u> यानि वर्धना । त्वष्टां चित्ते युज्यं वाद्य<u>धे</u> शर्वस्ततक्ष वर्जयमिभूत्योजसम् ॥

हृदम् । हृदस्सरो हादेः शब्दार्थात् । यथा हृदममेयो न्यृषित तथा त्वा न्यापित अह्याणीन्द्र तव यानि वर्धनानि । त्विधि पुनः पुनः प्रेयेन्त इत्यर्थः । त्वष्टा च तव योग्यं बलमवर्धयत् । स ततक्ष वज्रमिभ भावुकबलमिति ॥

हृदं न हि । हृदमूर्मय इव त्वां तव वर्धनानि स्तोत्राणि न्यृषन्ति तवोपरि चल्रन्ति । त्वद्विषये पुनः पुनः प्रवर्तन्ते । त्वष्टा च तव सदशं बलं वर्धितवान् । अकरोद्वज्रमभिभवितृबलम् ॥ (७)

#### ज्ञघन्वाँ च हरिभिः संभृतकत्विन्द्रं दृत्रं मनुषे गातुयन्तपः । अयेच्छथा बाह्वोर्वर्जमायसमधारयो दिव्या सूर्यं दृशे ।।

जन्यन्वान्<sup>5</sup>। जघन्वान् <sup>6</sup> खल्वश्वैः संभृतकर्मिनन्द्र वृत्रं मनुषे

<sup>1</sup> Read हदम्.

<sup>2</sup> Read हदमूर्मयोः

<sup>3</sup> Read त्वां न्यूषन्ति.

f Read त्विय.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read जघनवान्. There is only slight difference between घ and घ्य. But what is written is definitley च्य and not घ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ন্ব completely worm-eaten.

जनाय गातुमिच्छन्नपः प्रावर्तय इति¹ क्रिया²। अयच्छथा बाह्वोर्वज्रमयो-मयम्। आथसशब्दः³ अयेष्वित्यन्तोदात्तः⁴। विस्तृतेष्वाद्यदात्तः⁵।

> हस्तयोर्वज्रमायसम् (ऋ. वे. १. ८१. ४) वाशीमेको विभर्ति हस्त आयसीम् (ऋ. वे. ८. २९. ३) आयसीमतरत् पुरम् (ऋ. वे. ८. १००. ८)

विस्तृदेतादाहरणम् <sup>6</sup>—

शतं पूर्भिरायसहीभिः (ऋ. वे. ७. ३. ७) ऊजो पात् पूर्भिरायसीभिः (ऋ. वे. १. ५८. ८)

इति । अधारयश्च सूर्ये दिवि दर्शनीयमिति ।।

जघन्वान् । जघन्वानश्वैः संमृतप्रज्ञ वृत्रं मनुष्यार्थमपो गमधितुमिच्छन् अग्रहीः बाह्वोरायसं आयुधम् । अथ तं हत्वा सर्वेषां दर्शनाय दिवि सूर्य-मधारयः ॥ (८)

## बृहत्स्वश्रं-द्रममंब्द्यदुक्थ्यर्ममकृष्वत भियसा रोहंणं दिवः। यन्मानुषप्रधना इन्द्रंमृतयः स्वेर्नृषाची मुरुतोऽमंदस्ननुं।।

¹ ₹ looks more like ₹.

<sup>2</sup> Perhaps to read क्रियाध्याहार:

³ Read आयसशब्द:

<sup>&#</sup>x27; Perhaps to read अयोमयेष्वन्तोदात्तः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> व part in ह्या completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read विस्तृते तूदाहरणम् .

<sup>7</sup> Read प्रमिरायसीभिः

<sup>8</sup> Read नपात.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> In the first three cases the accent is on स and सी. In the last two cases the accent is on आ.

बृहत् । बृहत साम । स्वश्चन्द्रश्चन्द्रं ह्यादकं तेजः स्वभूतं यस्य । अमबद्धलवत् । यदोर्थार्हं अकण्वत वृत्रहयेन दिवो रोहणनिमित्तम् । युभक्ति हि बृहत् तज्जयार्थं प्रयोज्यम् । यदा च मानुषप्रधना मनुष्यहितसङ्ग्रामा इन्द्रं मरुतः स्वः सर्व एव नृषाचः प्राणा भूत्वा नृत्त सेवमानास्त्वामन्वमदन् । उत्तरत्र सम्बन्ध इति ॥

बृहत्स्वश्चन्द्रम् । बृहत्साम स्वयमेव कान्तं बलवद्यदा प्रशस्यमकुर्वत भयेन स्तोतुर्दिवो रोहणनिमित्तम् । यदा वां मनुष्यहितसङ्ग्रामा इन्द्रं मरुतः स्वदिवि स्थितं देवाः सन्तो मनुष्यान् सेवमाना अन्वमदन् । उत्तरत्र संबन्धः ॥ (९)

# द्यौश्चिद्स्यार्मवाँ अहेः स्वनादयौयवीद्धियसा वर्ज इन्द्र ते। वृत्रस्य यद्वद्वधानस्य रोदसी मदें सुतस्य शवसाभिनुच्छिरः॥

द्योश्चित् । द्योरिष बलवानस्य हेः स्वनात् हिसहायेन तदानीम-कम्पत । यदा च तव बज्जो वृत्रस्य सर्वं जगत् बाधमानस्य शिरश्शवसा तव सोमस्य मदेऽभिनदितिन्द्रम् । तदिदं कर्म रोदस्योनिवेदयित रोदसी इति ॥

द्यौश्चिदस्य । द्यौरिप बलवान् अस्य अहेः खनात् तदानीं भयेन अयोयवीत् अकम्पत । यदा द्यावापृथिवी बाधमानस्य सोमस्य मदे तव वज्रो

<sup>1</sup> Read स्वश्वनद्रं चन्द्रं.

<sup>&#</sup>x27; Read यदोक्थाई.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read अक्रुण्वत.

<sup>&#</sup>x27; Read वृत्रभयेन.

<sup>ै</sup> Read नृत्.

<sup>6</sup> Read अहे:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read अहिसहायेन or better अहिमयेन.

<sup>8</sup> Read only मदेsभिनत . The part इतिन्द्रम् not wanted.

बलेन वृत्रस्य शिरोऽभिनत् तदा अयोयवीदिति। वृत्र एव आहननात् अहि-रुच्यते॥ (१०)

## यदिन्निवन्द्र पृथिवी दर्शस्त जिरहो नि विश्वो ततनेन्त कृष्ट्यः । अत्राहं ते मधनुन्विश्चेतं सहो द्यामनु शर्वसा बुईणां स्रवत् ॥

यदित् । यत्स्विन्द्रियं पृथिवी दशभुजिर्दशगुणो भवेत् । यदि चाहानि सर्वाण्येव विस्तारयेयुः मनुष्याः । अत्रैव ते मघवन् विश्रुतं सहो बलं वृत्रवधादिकारणम् । न शत्रूणां बलेन कृतावरिबर्हणां द्यामनुभवति । यथा महती द्यौरेवं महती बहुभिर्महता च कालेन तव बलकृतयः शक्याः प्रकाशयितुमित्यर्थः ।।

यदिन्न्विन्द । यद्येवेयमिन्द्र पृथिवी दशगुणा भवति यदि चाहानि सर्वाण्येव विस्तारयेयुः मनुष्याः सर्वदा मुवाणाश्चरेयुरत्रेव ते मघवन् बळकृतं सर्व कर्म विश्रुतं भवति तव बळेनागतं शत्रुहिंसनं चुसदशं भवति महत्त्तया इति ॥ (११)

#### त्वमस्य पारे रर्जसो व्योमनः स्वभूत्योजा अवसे धृषन्मनः । चुकुषे भूमि प्रतिमानमोर्जसोऽपः स्वः परिभूरेष्या दिवस् ॥

त्वम् । व्योमान्तरिक्षं व्यवेः व्याप्तं हि । त्वमस्य व्योमनो रजसोऽ-न्तरिक्षस्य पारे स्वभूत्योजाः स्वभूतबलोऽवसे सर्वेषां च रक्षणाय सपन्नानां

¹ The आ mark in घा and the letter दि completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perhaps to read कृता अरिवर्हणा.

<sup>ै</sup> औ mark in बौ completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Passage not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Folio 43a ends with स्त्रभू.

धर्षणशीलमनः । ऋतवानसीमां भूमिं यस्त्वं बलवतां बलस्य पितिमानमिति । तथापस्त्वमपः स्वः सर्वम् । अन्तरिक्षम् । आ दिवश्च दिवश्चेष च्याप्तोषि त्वम् ॥

त्वमस्य पारे । त्वमस्यान्तिरिक्षलोकस्यान्ते स्थितः सन् स्वभूतबलो रक्षणार्थे शत्रूणामभिभवनशीलचित्त तिष्ठसि । चकुषे कृतवानसि च भूमिम् । बलवतां बलस्य प्रतिद्वनिद्व त्वमन्तिरिक्षं सर्व परिभवन् आगच्छसि दिवमिति॥

## त्वं भ्रुंवः प्रतिमानं पृथिव्या ऋष्वंत्रीरस्य बृह्तः पतिर्भूः । विश्वमाप्रां अन्तरिक्षं महित्वा सत्यमुद्धा निकेरन्यस्त्वावान् ॥

त्वम् । त्वं भुवः <sup>5</sup> प्रतिमानं <sup>6</sup> पृथिव्या दर्शनीयवीयस्य <sup>7</sup> । देवा वीराः । बृहतः स्वर्गस्य पतिर्भवः । विश्वं त्वमाप्रा अन्तरिक्षं महत्वेन । सत्यमर्धा सत्यं तथा सोऽयमर्थः । नास्त्यन्यस्त्वत्सदृश इति ॥

त्वं भुवः । त्वं भुवः प्रतिमानं पृथिव्या दर्शनीयवीरस्य स्वर्गस्य पति रभवः । विश्वमापूरितवानसि अन्तरिक्षं महत्तया । सत्यं अद्धा इति सत्यनामनी । सत्यं तथैव न त्वत्सदृशः कश्चिदस्तीति ॥ (१३)

¹ ब completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read तथा त्वमपः

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> a not at all legible. Only a conjecture as the nearest approximation.

f Repetition of दिनश्च not wanted. Read दिनं चैषि.

<sup>ै</sup> भुद: completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> मानं completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> व्या and द completely and the top portion of र्शनी lost as the corner of the leaf is broken. Read दर्शनीयनीर्यस्य.

<sup>8</sup> Read सत्यमद्धाः

## न यस्य द्यावापृथिवी अनु व्यचो न सिन्धंनो रर्जसो अन्तर्मानुद्यः । नोत स्ववृष्टिं मदे अस्य युध्यंत एको अन्यचंक्रमे विश्वंमानुषक् ।।

धनयस्य । धर्येन्द्रस्य धावापृथिव्यो व्यचो व्याप्ति नान्वान-शाते । न चान्तिरक्षे स्यन्दमाना आपः यस्य तेजसान्तमानाशुः । अस्यैव वाक्यस्य शेषो नोतेति । किं च सोममदे वृत्रं युध्यतोऽस्य रजसे । नानशुरिति । प्रत्यक्ष उत्तरः पादः ॥

न यस्य । यस्येन्द्रस्य द्यावापृथिव्याविष व्याप्ति नान्वानशाते । न नद्योऽिष तेजसोऽन्तमापुः । नाषि च वृत्रं सोममदे युध्यतोऽस्य तेजसोऽन्तं आनशुः । किं बहुना एक एव त्वं अन्यत्सर्वमनुस्यूतं कृतवानिस ॥ (१४)

आर्चुन्नत्रं मुरुतः सस्मिन्नाजौ विश्वे देवासौ अमद्नत्रतुं त्वा । वृत्रस्य यद्भृष्टिमतां वधेन नि त्वमिन्द्र प्रत्यानं ज्वन्यं ॥

एन्वमदन् ।

अनु त्वा पत्नीहृषीतं वयश्च (ऋ. वे. १. १०३. ७)

¹ Read only न यस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read यस्येन्द्रस्य.

³ च in चा completely worm-eaten. It may as well be न वान्ति क्षे.

<sup>4</sup> SII mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read तेजसोडन्तमानशु: The आ mark in मा completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read रजसोडन्तं.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The beginning of the commentary on this verse missing. There is no break in the MS. Read অনুষ্ঠান .

<sup>8</sup> Read पत्नीहृषितं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> व य mostly worm-eaten.

इत्यत्र विश्वे देवा न मरुत एव । ततो न सृष्टः । वृत्रस्य यदा भृष्टिमता युद्धेन । भृष्टिरश्रिश्रेशैशयतीति । जनिजघन्थ त्वमानं प्रति । मुखमानम् । अपि वा ब्राणमिति ॥

आर्चन्नत्र । प्रहर भगवो जिह वीरयस्व इति सर्वस्मिन्नस्मिन् सङ्ग्रामे महत इन्द्रमार्चन् व्याप्ता मरुतो देवास्त्वां अन्वमदन् । मदिः सकर्मकश्च भवति । वृत्रस्य यदा अश्रिमता वज्रेण निजधन्थ त्विमन्द्राननसाधनं मुखं प्रति ॥ (१५)

# न्यूर्रे षु वाचं प्र महे भरामहे गिर् इन्द्राय सदेने विवस्वेतः । नू चिद्धि रत्नं सस्तामिवाविद्न दुष्टुतिद्रैविणोदेषु शस्यते ॥

न्यू षु । सुनिप्रहराममो वाच महते इन्द्राय । वाग्वचेः । स्तुतय इन्द्राय भवंति यजमानस्य सदने । स हि क्षिप्रमेव रत्नं स्वपतामिव चोरोऽसुराणां विन्दति । न च दुष्टुतिर्धनप्रदेषु शनस्यते । तस्मात स्तुर्ति सुनिप्रभरामह इति ॥

<sup>1</sup> The initial ज not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The anusvāra not legible.

<sup>3</sup> Here there is the figure six to mark the end of the sukta.

<sup>&#</sup>x27; Read सुनिप्रभरामो or सुनिप्रभरामहे.

<sup>&</sup>quot; Read वाचं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> First written भवति. Than an anusvāra added after व just below the line. Read भवन्ति.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> दु looks more like पु.

<sup>8</sup> Read शस्यते.

न्यू षु वाचम् । सुनिप्रभरामहे स्तोत्रं महते इन्द्राय यजमानस्य गृहे स्तुतय इन्द्राय भवन्ति । क्षिप्रमेव हि शत्रूणां रत्नं स्वपतामिव धनं चोरः इन्द्रो विन्दति । ततः प्रभरामहे । तत्र च धनप्रदेषु दुष्टुर्तिनं प्रशस्यते । तस्मात् सुष्टु प्रभरामहे ॥ (१)

दुरो अर्श्वस्य दुर ईन्द्र गोरंसि दुरो यर्वस्य वसुन इनस्पतिः । श्चिक्षानुरः पदिवो अकामकर्शनुः सखा सर्विभ्यस्तमिदं गृणीमसि ॥

दुरम् । दुरो ददातेः दाता । द्वारवचन आद्युदात्तः । अपावृणोद्दुरो अश्मप्रजानाम् (ऋ. वे. १०. १३९. ६)

वसुन इनः स्वामी । इन इनतः प्रेरणार्थात् । पति पालियता । शिक्षाना उदारः शिक्षां दानं नयतीति । प्रदिवः पुराणः प्रगता बह्वोऽस्य दिवसा इति । यः स्तोत्णां न कश्यति कामान् सोऽकाम-शर्शनः । सखा सखिभ्यां । तिममं प्रे स्तुमः ॥

<sup>1</sup> Read दर:

<sup>ै</sup> त looks more like ते.

<sup>3</sup> Read अश्मत्रजानाम.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A few words left uncommented.

<sup>े</sup> Read इनते:

<sup>6</sup> Read पति:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read शिक्षानरः. The आ mark in न worm-eaten. But it is ना and not न र.

<sup>8</sup> Read सोऽकामकर्शनः

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read संखिम्य:

<sup>10</sup> Read तमिदं.

दुरो अश्वस्य । दाता अश्वस्य दाता इन्द्र गोश्च असि । दुरो यवस्य धनस्य ईश्वर: पालयिता । शिक्षाया नेता ज्ञासिता सर्वेषां पुराण: कामानामक-र्शिता सखा सखिभ्य: । तं वयमिदं स्तुमः ॥ (२)

#### श्रचीव इन्द्र पुरुकुद्द्युमत्तम् तवेदिदम्भितिश्रिकिते वसं । अतः संग्रभ्याभिभृत आ भेरु मा त्वांयतो जेरितः कार्ममृनयीः ॥

शचीवः । प्रज्ञावन् इन्द्र बहवोः कर्ता रतिशयेन दीप्त तवैवेदं संभृतं अपिभीतो हश्यमानं ज्ञायते धनम् । अतः संगृह्याभिभवितः शत्रूणामह्य देहि । मा त्वामिच्छतः स्तोतुः काममूनीकार्षीः ॥

MOTHER PROPERTY.

शचीव इन्द्र । प्रज्ञावन् इन्द्र बहूनां कर्तः अतिशयेन दीप्तिमन् तवैवेद-मिमतो वसु ज्ञायते । अतो वसु नः संगृद्य अभिभवितः शत्रूणां मह्यं देहि । मा त्वामिच्छतः स्तोतुः काममूनीकार्षाः ॥ (३)

# णुभिर्धुभिः सुमनां णुभिरिन्दुंभिर्निरुन्धानो अमंति गोभिरुश्विनां। इन्द्रेण दस्युं दुरयन्त इन्दुंभिर्धुतद्वेषसः समिषा रंभेमहि॥

एभिः। एभिर्दीप्तेस्सुमनाः । एभिः सोमैः। पुनरेभिरिति पूरणप्रायम्। निरुन्धानोऽस्माकं दारिद्रचं गोभिर्दत्ताभिरश्विना । अश्ववता च धनेन दत्तेन

¹ Read वहो:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read अतिश्येन.

<sup>3</sup> Read अभितो.

<sup>&#</sup>x27; Perhaps to read रात्रणामदा.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read एभिदींसैस्सुमना:

सुमना भवेति समाप्तिः। इन्द्रेण दस्युं दरयन्तः पृक्तैरिन्दुभिः शीतेन । पृथक्तद्वेष्टारो डैन्नेन संरब्धा भवे असंगच्छामहे ॥

एभिर्गुभिः । एभिर्यागदिवसैः एभिश्व सोमैः प्रीयमाणः स्तोतॄणामर्थाभाव-जिनताममितं गोभिरश्ववता च धनेन निरुन्धान इन्द्रो भवति । वयं तेनेन्द्रेण उपक्षपियतारं दस्युं दरयन्तः प्रत्नैः सोमैः पृथक्कृतद्वेष्टारोऽन्नेन संरब्धा भवेम ॥ (४)

## समिन्द्र राया समिषा रंभेगिह सं वाजेभिः पुरुश्वन्द्रैरिभिर्द्युभिः। सं देव्या प्रमत्या वीरश्चलम्या गोर्अग्रयाश्वीवत्या रभेगिह ।।

समिन्द्र । संरभेमहि धनेनेन्द्र । समन्नेन । सं बलैर्बहुदीप्तिभिर-भिद्योतमानैः । सञ्च देव्यान्त्वदीयया प्रमत्या वीरबलया गोमुखयाश्ववत्या रभेमहि ॥

सिमन्द्र राया। इन्द्र धनेन संरब्धा भवेम अन्नेन च। सं बछै: बहूनां स्पृहणीयै: अभिगतदीप्तिभिः। सं च देव्या प्रमत्या यस्या वीरा बछं भवन्ति गोमुखया अश्वयुक्तया॥ (९)

#### ते त्वा मदा अमद्नतानि दृष्ण्या ते सोमासो दृत्रहत्येषु सत्पते । यत्कारवे दर्श दृत्राण्यंत्रति वर्हिष्मते नि सहस्राणि वर्ह्यः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Folio 33b ends here.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read पृथक्द्वेष्टारो or पृथक्कृतद्वेष्टारो.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read भवेम.

<sup>&#</sup>x27; Read देव्या त्वदीयया.

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup> First written वीरबलाया. Then आ in ला deleted with a dot above.

ते त्वा । ते त्वा मादका अमदन् । ते त इत्युक्तं तानि वृष्ण्येति । वृष्ण्यसामानाधिकरण्यालिङ्गभेदः । वर्षणिनिमित्तं वृष्ण्यम् । सोमा एव तयोक्ताः । ते सोमासो वृत्रंहननेषु सतां पालयितः । यदा त्वं कारवे स्तोत्रे दश सहस्राण्युपद्रवाणा न्युबईयसि यजमानाय शत्रुभिः प्रतिगत इति ॥

ते त्वा मदा । ते त्वां सोमा अमदन् । तानि वर्षणनिमित्तानि । के ते इत्याह—ते सोमासो वृत्रहननेषु सतां पते । यदा त्वं दशसहस्राण्युपद्रवाणां निबर्हयसि यजमानाय शत्रुमिरप्रतिगतः ॥ (६)

युधा युध्यमुष् घेदेषि घृष्णुया युरा पुरं सिमदं हंस्योजसा। नम्या यदिन्द्र सरूयां परावति निबर्हयो नम्रुंचि नामं मायिनम्॥

युवा<sup>1</sup> । युद्धेनानुसूतं <sup>8</sup> अन्यद्युद्धमुपगच्छसि धृष्णुस्त्वम् । पुरं <sup>8</sup> शस्त्र-गुणां समेदं <sup>10</sup> विनाशयसि बलेन । भूतार्थे लघूत्तरवाक्यार्थसममिन्याहारात् <sup>11</sup>।

<sup>1</sup> Read के.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read तथोक्ताः

<sup>3</sup> Read वृत्रहननेषु.

<sup>4</sup> Read सहस्राण्युपदवाणां.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read निवर्ह्यसि. The letter सि slightly worm-eaten.

<sup>6</sup> Read अप्रतिगत.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read युधा.

<sup>8</sup> Read युद्धेनानुस्यूतं.

<sup>8</sup> Add पुरा before पुरं.

<sup>10</sup> Read शत्रुणां सहेदं.

<sup>11</sup> Read लड़त्तरवाक्यार्थसमभिव्याहारात्.

अयं च इयायस्सर्वत्रानुसन्धेयः । प्रपञ्चितञ्च विभक्त्यनुक्रमण्याम् । नम्या निमना सरूया सहायभूतेन यदा दूरे स्थितं निबर्हयो नमुचिं नाम मायिनमसुरमिति ॥

युधा युधम् । युद्धेनानुस्यूतमन्यगुद्धमुपगच्छिसि धृष्णुम् । पुरेण च पुरं शत्रूणां सहेदं विनाशयसि बळेन । अनुगुणेन हन्द्र मरुद्गणेन दूरे नमुचि नम असुरं मायाविनं निबर्हयः तदानीमिति ॥ (७)

## त्वं कर्रञ्जमुत पूर्णयं वधीस्तेजिष्ठयातिथ्यग्वस्यं वर्तेनी । त्वं शृता वङ्गृदस्याभिनृत्पुरौऽनानुदः परिषृता ऋजिश्वना ।।

त्वं करञ्जम् । त्वं करञ्जमिष पर्णयं अवसीस्तेजिष्ठया अतिथि-यस्य कृत्वे कर्तरी । वर्तन्या शक्या । त्वं शतानि वङ्गृदस्य स्वभूता अहिनत् । अनानुदो बळी । स ह्यप्रे युद्धे दीयते । यदि वैकवीरः । यस्य युध्यतोऽनुदीयमानोऽन्यस्सहायो न विद्यते । परिषूताः परिगताः । ऋजिश्वना

<sup>1</sup> Read न्यायस्सर्वत्रानुसन्धेय:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Better read স্পন্থিরম্ব. The letter স্থ partly worm-eaten. But it is স্থ and not স্থ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This is the fifth of the 12 Anukramanis. Cf. n. 3 on p. 168.

<sup>4</sup> Better read करजमिपच.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read अवधीस्तेजिष्ट्या.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read अतिथिग्वस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read शक्त्या.

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup> Better read स्वभूतानि. The word पुर: not commented.

<sup>10</sup> Read अभिनत्.

राज्ञा । ऋजिश्वनावष्टस्य वंग्रदसद्ध + प्रस्य पुराण्यभिनदिति॥

त्वं करज्ञम् । त्वं करज्जमिपच पर्णयमवधीः तेजिष्ठया शक्त्या दिवो-दासस्य रक्षार्थम् । तथा त्वमृजिश्वनः शत्रोः वङ्गृदस्य बह्वीः पुरः अभिनः ग ऋजिश्वना राज्ञा परिगताः । ऋजिश्वनः शत्रुपुराण्यवष्टभ्य अवस्थितस्य साहाण्यं कृतवान् । अस्य अनानुदोऽपश्चाद्भावस्य दातेति ॥ (८)

## त्वमेताञ्जनराज्ञो द्विर्दशांबन्धनां सुश्रवंसोपज्यस्यः । ष्रष्टिं सहस्रां नवतिं नवं श्रुतो नि चक्रेण रथ्यां दुष्पदाष्टणक् ॥

त्वम् । त्वमेतान् जनराज्ञो द्विर्दश्य जनपदानां राज्ञो विंशतिं बन्धुवर्जितेन सुश्रवसा रज्ञा उपजग्युषो युद्धार्थम् । तदनुचराणा योद्धूणां संख्या विष्टिमिति । विश्रुतस्त्वं न्यवधीश्वकेण दुष्प्रपदनेन १ रथ्या रथा-वयवेनेति ॥

त्वमेतान् । त्वं एतान् जनपदानां राज्ञो विंशतिं बन्धुवर्जितेन सुश्रवसा राज्ञा उपजग्मुषः युद्धार्थं तदनुचराणां भटानां इयं संख्या षष्टिमिति । विश्रु-तस्त्वं न्यवधीः चन्नेण दुष्पतनेन रथ्यायाम् ॥ (९)

<sup>1</sup> Read ऋजिश्वनावष्टब्धस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read वङ्गृदस्य.

<sup>3</sup> The first letter in the line worm-eaten. Perhaps to read उप्रस्थ.

<sup>4</sup> Read द्विदेश.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read राज्ञा.

<sup>6</sup> Read उपजग्मुषो.

<sup>7</sup> Read तदनचराणां.

<sup>8</sup> Read षष्टिमिति.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> at the end of the line, lost as the corner of the leaf is broken.

<sup>10</sup> Read दुष्पतनेन.

#### त्वर्माविथ सुश्रवंसं तवोतिभिस्तव त्रामेभिरिन्द्र तूर्वयाणम् । त्वर्मस्मे कुत्संमतिथिग्वमायुं महे राज्ञे यूने अरन्धनायः ।।

त्वमाविथ । त्वमन्नक्षः 1 सुश्रवस्सं 2 राजानं तवेतिभिः 3 । तव त्राणैरिति 4 कुर्वयाणं 5 च । त्वमस्मै सुश्रवसे महते राज्ञे यूने कुत्सादीस्त्रीन् वशमनयः ॥

त्वमाविध । त्वमरक्षः सुश्रवसं राजानं तवोतिभिः । तथा तव त्राणै-रिन्द्र तूर्वयाणं च । त्वमस्मै सुश्रवसे महते राज्ञे यूने कुत्सादीन् त्रीन् वश-मनयः ॥ (१०)

#### य <u>ज</u>हंचीन्द्र देवगो<u>पाः</u> सखायस्ते शिवते<u>मा</u> असाम । त्वां स्तोषाम् त्वयां सुवीरा द्राघीय आयुः पत्तरं दर्धानाः ।।

य उन्हिचि<sup>6</sup>। ये वयं वयसं<sup>7</sup> उदके क् क्<sup>8</sup> देवैर्गुप्ताः सखाय-स्तेऽत्यन्तं कल्याणा आ<sup>8</sup> अभूम तेवयक्षां<sup>10</sup> स्तुयाम स्तुयाम<sup>11</sup> त्वया स्रवृत्रा<sup>13</sup> दीर्घतरं चायुः प्रकृष्टतरं दधाना इति<sup>13</sup> ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read त्वमरक्ष:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read सुश्रवसं

<sup>3</sup> Read तवोतिभिः

<sup>&#</sup>x27; Read त्राणेरिन्द्र.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Read तूर्वथाणं.

<sup>6</sup> Read य उद्दिन.

<sup>7</sup> This word not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> द at the end of the line, lost as the corner of the leaf is broken. In the next line there is के and then क् क्. Read उदर्क:

<sup>ै</sup> आ not wanted.

<sup>10</sup> Read ते वयम । त्वां.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Repetition of स्तुयाम not wanted.

<sup>12</sup> Read सुपना.

<sup>18</sup> Here there is the figure seven to mark the end of the sukta.

य उदृचीन्द्र । ये वयमुदर्के देवैर्गुप्ताः सखायः ते अखन्तं कल्याणा अभूम । ते वयं त्वां स्तुयाम । त्वया सुपुत्रा दीर्घतरं च आयुः प्रकृष्टतरं दधाना इति अन्नपुत्रयोराशंसनम् ॥ (११)

## मा नो अस्मिन्मघवनपृत्स्वंहिस निहि ते अन्तः शर्वसः परीणश्चे। अक्रन्दयो नद्यो र् रोखंद्रना कथा न क्षोणीर्भियसा समारत ॥

मा नः । मा दा अस्मादिस्मन् मधव + +पद्रवे  $+^2$  सुसंग्रामेषु । न हि तव शवसोऽन्तः पर्यन्तः पर्यवशे भवित । पर्याप्तुमशक्य- मित्यर्थः । स त्वमन्तिरक्षे स्थितो रोरूधमाणो नदीरुदकानि कन्दयसीति द्विकर्मकः । कथं त्विद्धिया क्षोणीः पृथिवीय + + + + + संगच्छते ।

<sup>1</sup> Read अस्मानस्मिन्.

² After मञ्ज only a small part of the next letter seen. Then two letters completely lost as the edge of the leaf is broken. Then पढने is in tact. Another letter is lost as the corner of the leaf is broken, and Folio 44 $\alpha$  ends. The letter before पहने has only उ and not उ joined to it, as is quite clear from the final bit. What was written may be पुरसु पहनेषु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I find a dot above स and मा as if they are deleted. Perhaps the whole passage to read मा दा अस्मानस्मिन् मधवन्नुपद्धवे पृत्सु संग्रामेषु.

Perhaps to read परिणशे.

<sup>े</sup> Read रोख्यमाणो.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> After य about four syllables missing as the edge of the leaf is missing. Perhaps to read पृथिवीयं भियसा भयेन.

कथं चर्मबद्वेष्टिता न भवति । बहुवचनान्तं वा क्षोणीरिति । विधृता इतिमे लोकाः कथं न संगच्छन्त इति । अन्तरशब्दो रेफी निपातः सन्नन्तोदात्तः ।

अन्तविच्छन्ति तं जने (ऋ. वे. ८. ७२. ३)

इति । अयं चकारान्त⁵ आद्युदात्त इति ॥

मा नो अस्मिन् । मास्मानस्मिन् सङ्ग्रामेषु जायमाने उपद्रवे व्याक्षीः । न ते बळस्य पर्यन्तं केनचिदिप व्याप्तुं शक्यम् । स त्वं नदीरुदकानि क्रन्दयसि रोक्त्यमाणः । कथं न पृथिव्यस्तिस्तः तव भयेन संगच्छन्ते । भयाद्वीन्द्रस्य भूमयो विधृतास्तिष्ठन्ति ॥ (१)

अर्ची श्रुकार्य शाकिने शचीवते शृण्वन्त्रिमन्द्रं महयंत्रिम ष्टुंहि। यो धृष्णुना शवंसा रोदंसी जुभे द्वर्षा दृष्ट्वा दृष्ट्मो न्यूझते।।

अर्च । अर्चोचारय वनः शकाय बलवते प्रज्ञापते । शृण्वन्त-मिन्द्रं पूजयन्नभिष्टुभि । यः शत्रूणां धर्षकेण बलेन रोदसी उमे नृझते ।

i and 兩 completely lost as the corner of the leaf is broken. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> a worm-eaten and indecipherable. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read इमे.

<sup>1</sup> Read अन्तरिच्छन्ति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> चाकारान्त.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> य completely lost as the corner of the leaf is broken. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read प्रज्ञावते.

<sup>8</sup> Read पूजयनभिष्टुहि.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read न्यु**जते**.

प्रसाधयति वशीकरोति । वृषा वृषत्वेन वृषभः । वृषत्वमस्य वर्षणादेव<sup>1</sup> भवति । वृषभो वृषणवा<sup>2</sup> मुष्कवानिति<sup>3</sup> । यास्कस्तु वृषभो वृषति रेतः प्रजां वर्षति वेति<sup>4</sup> ॥

अर्चा शक्राय । उच्चारय स्तोत्रं शक्राय असहायाय प्रज्ञावते । श्रृण्वन्त-मिन्द्रं पूजयन् अभिष्ठुहि । यः शत्रूणामभिभविता बल्टेन उमे द्यावापृथिव्यौ प्रसाधयति वर्षणशीलो वृषभो वृषत्वेन च इति ॥ (२)

अची दिवे बृहते ऋष्यं १ वचः स्वक्षत्रं यस्य धृष्तो धृषन्मनः। बृहच्छ्रेवा अस्री बृहणां कृतः पुरो हरिभ्यां दृष्मो रथो हि षः॥

अर्च । उच्चाय दीप्ताय बृहते सुखकरं वचः । स्वक्षत्रं स्वबलम् । यस्य शत्रून् धर्षयतो धृष्टं मनो भवति स इन्द्रो बृहच्छ्वा मनाकीर्तिः असुरः शत्रूणां क्षेपकोच्चयासुरोऽसुरतो वलरतोऽपि वा असुमान् । बर्हणा परिवर्हणा सपनानां हिंसकः । पुरस्कृतो हरिभ्यामश्वाभ्यां वृषभो रथो रभणः स इन्द्रः ॥

<sup>ំ</sup> ម៉ី mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read वृषणवान्.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The उ mark in म completely worm-eaten. The क in इक and वा lost as the corner of the leaf is broken.

<sup>\*</sup>What Yāksa says is: वृषमः प्रजां वर्षतीति वा अतिबृहति रेत इति वा। तद्वर्षकर्मा। वर्षणाद्वृषमः (नि. ९. २२).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read उचारय,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read महाकीर्ति:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read क्षेपकोऽथवासुरोऽसमतो.

<sup>8</sup> Read बलवतोऽपि.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read रहण:

अर्चा दिवे । उचारय दीताय महते बलनिमित्तं वचोऽनाश्रितपरबल्लम् । यस्य शत्रून् धर्षयतो घृष्टं मनः । महाकीर्तिः शत्रूणामसिता शत्रुपरिबर्हणार्थं तस्ये-न्द्रस्य रथः कामानां वर्षिता अश्वाभ्यां पुरस्त्रियते स्तोतॄणां इति ॥ (३)

#### त्वं दिवो बृह्तः सातुं कोपयोऽव त्मनां धृष्ता शम्बरं भिनत्। यन्मायिनों त्रन्दिनों मन्दिनां धृषच्छितां गर्भस्तिमशनिं पृतन्यसि ॥

त्वम् । त्वं दिवो महतो नमसस्सानु समुच्छ्रितमद्भ्म् । कोप-योऽवाभिनचात्मना धर्षकेण सहायेन शंवरम् । यदा मायिनो ब्रन्दि-नोऽन्योत् स्वबलेन सुन्दूकक्कर्मन्दिना स्ष्टेन धृषकेण मनसा युक्तस्त्वं शितां तीक्ष्णीकृतां गमस्ति गृहीतमशनि पृतन्यसि शेरयसि ॥

त्वं दिवः । त्वं दिवो महतः समुच्छ्तं मेघमकोपयः । अवभिन्नवा-नात्मनैव धर्षयिता शम्बरमसुरम् । यदा मायावतोऽन्यान् खबलेन मृदूकर्तुं हृष्टेन मनसा घृष्टं तीक्ष्णं शत्रूणां गृहीतिमश्चिमयोघयः तदानीमिति । यद्वा बाहुमश्चिते चेति ॥ (४)

## नि यद्वृणिक्षं श्वस्तनस्यं मूर्धिन् शुष्णिस्य चिद्वृन्दिन्। रोर्ख्वद्वनां । प्राचीनेन् मनसा ब्र्हणावता यद्या चित्कृणवः कस्त्वा परि ॥

पु after स partly worm-eaten. Still quite decipherable; after त the next letter is म and the line ends. The first letter in the next line is दू. Perhaps to read समुञ्चितं भेषम्.

<sup>&#</sup>x27; Perhaps to read त्रन्दिनोऽन्यान् .

<sup>3</sup> Perhaps to read मृद्कर्तुर्भन्दिना.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read हुष्टेन.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read धर्षकेण.

नि धत् । निवृणक्षि यदा श्वसतः शुष्णस्य मूर्धनि त्रन्दिनः। अत्र यास्कः। त्रन्दी त्रन्दक्तेर्मृदुभावकर्मणः। निवृणक्षति यच्छसनस्य मूर्धनिद्दशुष्णस्यादित्यस्य शोषियतुः। रोक्ष्यमाणो धनानीति वा इति। प्राचीनेन प्राचीनेनापराङ्मुखेन मनसा परिवर्हणावता यद्यद्यापि करोति शत्रुवधं कस्त्वा परिभवेत्। अपि वा निरुन्ध्यादिति ॥

नि यद्वणिक्ष । निवृणिक्ष यदा शब्दकारिणः शुष्णस्यादित्यस्य शोषियतुः मूर्धनि मृदूकर्तुं स्थितान्युदकानि रोरूयमाणः । शत्र्वभिभवमुखेन वृद्धिमता मनसा यदीदानीमप्येतत् कृणोषि तं त्वां कः परिभवति ॥ (५)

# त्वर्गाविथ नयें तुर्वशं यदुं त्वं तुर्वीतिं वृय्यं शतक्रतो । त्वं रथमेतेशं कुल्व्ये धने त्वं पुरों नव्तिं दंम्भयो नवं ।।

त्वमाविथ । त्वमरक्षो नर्यादीस्त्रीन् । अपि च वैर्यकुलजं तुर्वीतिश्च शतकतो । त्वं रथं चरथोक्तम् ।

त्वं रथं प्र भरो योधमृष्वम् (ऋ. वे. ६. २६. ४)

<sup>1</sup> Read नि यत्.

² What is found in N. is: ब्रन्दी ब्रन्दतेर्मृद्भावकर्मणः (५. १५). नि यद्वृणक्षि श्वसतस्य मूर्धनि शुष्णस्य चिद्बन्दिनो रोहबद्दना । निवृणक्षि यच्छवसतस्य मूर्धनि शब्दकारिण: । शुष्णस्यादित्यस्य च शोषियतु: । रोह्यमाणो वनानीति वा वधेनेति वा (५. १६).

<sup>3</sup> This word not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read वय्यक्लजं.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read तुर्वीतिं च.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Folio 44b ends with चर्यो. The word not clear.

इति । तथैतशमप्मृषिं कृत्व्ये धने कर्तव्ये धने । न संग्राम इत्यत्र । उक्तं च ।

यथोत कृत्न्ये धने (ऋ. वे. ८. ५. २६)

इति । वर्णवाच्येततश्रब्दोर्डेन्तोदात्तः ।

यदेतरेभिः पतरैः (ऋ. वे. १०. ३७. ३)

इति । त्वं नव नवतिं शंबरस्य पुरो दंभयोऽभिन इति ॥

त्वमाविथ । त्वमरक्षो नर्यादीन् पञ्च शतकर्मन् । तथा कर्मार्हधननिमित्तं त्वं एतशस्य रथं एतशं चावः । त्वं पुरो नव नवतिं चाप्यनाशयः । एतेषां रक्षणप्रकारमितस्ततो वक्ष्यन्ति ऋषय इति ॥ (६)

स घा राजा सत्पतिः श्रृशु<u>व</u>ज्जनो गुतह्रैन्यः प्रति यः शासुमिन्वति । उन्था वा यो अभिगृणाति राधसा दासुरस्मा उपरा पिन्वते दिवः ।।

स घ । स खळु जनो राजा स्तां च पतिर्श्रद्धते । यो दत्तह-विष्कः सन्निन्द्रस्य स्तुर्ति प्रेरयति । शासशब्दः स्तुतिशासनयोराखुदात्तः । शासनोदाहरणम् ।

श्रोषण्ये अस्य शासम् (ऋ. वे. १. ६८. ९)

शासिता चेदन्तोदातः।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Passage not clear.

<sup>2</sup> Read वर्णवाच्येतशशब्दो.

<sup>3</sup> Read यदेतशेभिः

<sup>&#</sup>x27; Read सतां. The letter त written very close to and below स so that it is स्त and not सत.

<sup>े</sup> Read पतिर्वर्धते.

<sup>6</sup> Read श्रोषन ये.

अकवारिं दिव्यं शासिमन्द्रम् (ऋ. वे. ३. ४७. ५) शास इत्था महाँ असि (ऋ. वे. १०. १५२. १)

उक्तानि च योऽभिवदति । हविषा स ह दातास्मै इन्द्र उपराण्यभ्राणि दिवो दोग्धि । पपेरुपरम् । उप्तमिव नभस्यभ्रमिति ॥

स घा राजा। स खल्ल जनो राजा सतां च पितः वर्धते दत्तहिविष्कः यः शासितारिमन्द्रं प्रति गच्छिति प्रीणयित वा। उक्थान्यभिवदित सह हिवेषा दाता। अस्मै दिवः सकाशादभाणि दोग्धि॥ (७)

असेमं क्षत्रमसंमा सनीषा प्र सोमुपा अपसा सन्तु नेमें। ये तं इन्द्र दुदुषों वधीयन्ति महि क्षत्रं स्थविरं दृष्णयं च ॥

असमम् । असमं बलम् । असमा च बुद्धिः । तथा प्रतिप्रसन्तु<sup>३</sup> भवन्तु<sup>4</sup> सोमस्य पातारो वधकर्मणा । नेमशब्द एतच्छब्दपर्याया<sup>5</sup> ।

उत घा नेमो अस्तृतः (ऋ. वे. ५. ६१. ८)

इति । एतत्वेन्द्र<sup>7</sup> ददुषः स्तोमं दीदिवांसो<sup>8</sup> वर्धयन्ति महद्धलं प्रवृद्धं पुंस्त्वं च । कसोः संप्रसारणं प्रथमाया अपि बहुशो दृष्टमिति ॥

<sup>1</sup> Read उक्थानि.

² But Yāska has. उपर उपलो मेघो भवति । उपरमन्तेऽस्मिनश्राणि । उपरता आप इति वा (नि. २, २१)

³ That text has only प्रसन्तु.

<sup>&#</sup>x27; a mostly worm-eaten.

<sup>\*</sup> Read एतच्छद्दपर्याय:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read अस्तुतः

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read ये तवेन्द्र.

<sup>8</sup> Perhaps to read ददिवांस:

असमं क्षत्रम् । असमं बलमसमा प्रज्ञा । प्रभवन्तु सोमस्य पातारः कर्मणा । नेमशब्दोऽर्धवचनः । केचनेत्यर्थः । तानाह । ये तवेन्द्र दिदवांसो वर्धयन्ति महत् बल्लं प्रवृद्धं पुंस्तवं च ॥ (८)

# तुभ्येदेते बंहुला अद्रिंदुग्धाश्रम्षद्श्रम्सा इंन्द्रपानाः। व्यक्तिह तर्पया काममेषामथा मनो वसुदेयाय कृष्व।।

तुभ्येत् । तुभ्यमेवैते बहवो प्रावदुग्धाश्चमससादिनः सोमा इन्द्रपा-नार्हाः । तानिमान्याप्तुहि¹ । तपीय² च इन्द्रियाणां काममेतैः । अथ मनोऽस्माकं वसुदाताय³ कुरु ॥

तुभ्येदेते । तुभ्यमेवैते बहवो प्रावदुग्धाः चमससादिनः सोमाः इन्द्रस्य तव पानार्हाः । तानिमान व्याप्नुहि । तर्पय च आत्मीयं काममेतैः । अथात्मनो मनो वमुदानाय कुरु ॥ (९)

अपामितिष्ठद्धरुणेहरं तमोऽन्तर्वृत्रस्य ज्वटरेषु पर्वतः । अभीमिन्द्रो नद्यो वित्रणा हिता विश्वा अनुष्ठाः प्रवणेषु निघ्नते ॥

अपाम् । धरुणशब्दो धारावचनाः । अपां धरुणंबरं ि निरोधकं तमोऽतिष्ठन् । अस्यैव विशदवचनम् । अन्तर्वृत्रस्य जठरेषूदरेषु अन्तः

<sup>1</sup> Read तानिमान् व्याप्नुहिः

<sup>&#</sup>x27; Read तर्पय.

<sup>3</sup> Read वसुदानाय.

<sup>4</sup> Read घारावचन:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read घरणहरं.

पर्वतो मेघोऽतिष्ठदिति । जठर उदरञ्जग्धमस्मिस्तिष्ठतीति । जठराग्निश्चे-दाचुदात्तः ।

याभिः पठर्वा जठरस्य मज्मना (ऋ. वे. १. ११२. १७) इति । अभिजिन्नतं ईमेना नदीरिन्द्रो वद्रिणा वृत्रेण निहिता विश्वा व्याप्ता अनुष्ठा अनुतिष्ठन्निन्द्रः प्रवणेषु जन्नते । वृत्रोदरादिन्द्र उदकानि प्रच्यावयति प्रवणेष्वत्यर्थः ॥

अपामतिष्ठत् । अपामतिष्ठत् धारकगह्वरयुक्तं तमः । एतदेवाह् वृत्रासुरस्य जठरेषु मेघोऽतिष्ठदिति । अभिजिञ्चते एनं पर्वतं वारकेण मेघेन निहिता विश्वा नदीरनुतिष्ठन् प्रवणेष्विनद्रोऽभिजिन्नते इति । द्विकर्मको निष्पेषो हन्तेरर्थः ॥ (१०)

# स शेवृंध्मिषि धा द्युम्नमुस्मे मिहं क्षत्रं जेनाषाळिन्द्र तन्यम्। रक्षां च नो मुघोनः पाहि सुरीन राये च नः स्वपुत्या इषे धाः॥

#### सः । शमणं रोगाणाम् । तस्मिन् सति यद्वर्धते तदन्नं धनं

¹ After उद्दर some letter begun and completely scored off. Then ज written. स्मि is completely worm-eaten.

<sup>ै</sup> त: mostly worm-eaten.

<sup>ै</sup> भि mostly worm-eaten.

¹ वर्ग completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> § written as a ₹ with an anusvara before and after it.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read वित्रणा•

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read জিন্নd. This word not wanted here, as it has already been taken up.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> च्या mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> This is how it begins स शमणं. Perhaps स is the Pratika. ण is mostly worm-eaten. It is ण and not न. Read शमनम्.

सावमस्मास्विधयेहि । महच बलिमन्द्रञ्जनस्य अभिभवितृ प्रवृद्धम् । रक्ष चास्मान् धनवतः । पाहि च स्तोतृन् यनाय । मा चास्मान् घेहि शोभनापश्यायात्राय । अपत्यं पुत्रो नानेन पततीति ॥

स शेव्धम् । स सुखे वर्धमानं सुखकरमन्नमस्मास्विधिधेहि । महच धनं जनस्य अभिभवितृ वृद्धम् । रक्ष चास्मान् शत्रुभ्यो हविष्मतः । पाहि स्तोतॄन् । शोभनापत्याय धनाय च अनाय च अस्मान् कुरु । इत्यन्नं पुत्रं च आशास्ते ॥ (११)

द्विवर्श्विदस्य वरिमा वि पंप्रश्व इन्द्रं न मुह्रा पृथिवी चुन प्रति । भीमस्तुविष्माञ्चर्षणिभ्यं आतुषः शिशीते वज्नं तेर्जसे न वंसंगः ॥

दिवः । बुलोकादि । स्योरुत्वं धिस्तीर्णमासीत् । इन्द्रन्त भाहत्वेन पृथिव्यपि प्रतिभवति । भीमो यस्मादन्ये विभ्यति । तुविष्ठान् 10

¹ सावं not intelligible. Perhaps सर्वम्. Read अस्मास्विधिहि.

<sup>2</sup> Read बलिमन्द्र जनस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read धनाय.

<sup>4</sup> Read शोभनापत्यायानाय.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Folio 45a ends with अप.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Here there is no figure to mark the end of the Sukta.

र दि Partly worm-eaten.

<sup>8</sup> Read अस्योस्त्वं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read इन्द्रन.

<sup>10</sup> Read तुविष्मान्.

वृद्धिमान । चर्षणिभ्यो मनुष्यार्थम् । मनुष्याणां आतपकः । निश्रति बज्र + + \* तैक्ष्ण्यार्थ । यथा तेजनार्थ करूपम: श्रुङ्गे इति ॥

दिविश्विदस्य । बलोकादपीन्द्रस्य उरुत्वं विस्तीर्णमासीत् । इन्द्रं न महत्त्वेन प्रधिव्यपि प्रतिभवति । भयंकरो वृद्धिमान् मनुष्यरक्षार्थं वज्रं तीक्षणीकरोति ज्ञात्रुणामातापयिता । यथा ऋषभः शृङ्गेस्तैक्ष्ण्यार्थं निरुयति ॥

#### सो अर्णुवो न नुद्यः सम्रुद्रियः प्रति गृभ्णाति विश्रिता वरीमभिः। इन्द्रः सोर्मस्य पीतर्ये द्रषायते सुनात्स युध्म ओर्जसा पनस्यते ॥

सा" । स समुद्र इव नदीस्समुद्रियः समुद्रेऽन्तरिक्षे वर्तमानः । प्रतिगभ्णात्य + + <sup>8</sup> न्यासा उरुत्वैः । सोऽयमिन्द्रस्सोमस्य पानार्थं वषेद्याचरति । वर्धते 10 सनाचिरादेवारभ्य 11 अपिवा सनातनस्सन्धस्स 12

<sup>1</sup> sql completely worm-eaten. The other letters in the word also slightly injured. Reading only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The word in the text is only आतप: Perhaps to read आतापक:

<sup>3</sup> Read निश्यति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read वजा. This is the last word in the line. Then at the end of the line space for about two syllables left blank. But nothing except anusvara seems missing.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> र्थ mostly worm-eaten. Read तैक्ष्ण्यार्थम .

<sup>6</sup> ई mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read either सो or स:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> After प्रतिग्रम्णास्य space for two syllables left blank. Perhaps to read प्रतिग्रभणात्यत्यन्तं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ति completely worm-eaten.

<sup>10</sup> a completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>11</sup> It seems there is a dot above चि in which case it becomes चि.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Read only सनातनस्त. The letter न in सना mostly worm-eaten.

योद्धा सन् ओजसा बलकर्मणा स्नूयते । नद्यो रदनात् । अहावनदता हते तस्मादद्यो नाम स्थ इति च मन्द्र इति ॥

सो अर्णवः । स समुद्र इव समुद्रपातिनीर्नदीः प्रतिगृह्णाति विविधं श्रिताः सेनाः उरुत्वैः । इन्द्रः सोमस्य पानाय वृष इवाचरति । चिरादेवारभ्य स योद्धा बळमहत्त्रया स्तोतृभिः स्तूयते ॥ (२)

त्वं तिमिन्द्र पर्वतं न भोजसे मुहो नुम्णस्य धर्मणामिरज्यसि । प्र बीयेण देवताति चेकिते विश्वस्मा चुग्रः कर्मणे पुरोहितः ॥

त्वन्तम् । त्वं तिमन्द्रं पर्वतं नाकािषभ्योजनाय । न हि भतो भुक्ते । अपिच महो नृम्णस्य धनस्य धर्मणां धारकाणामीिशषो । सोऽयमिन्द्रो देवत वीर्येणाितचेिकते प्रज्ञात आसीदन्यभ्यो बिक्स्यः । किञ्च विश्वसमै कर्मणे दुत्त्गूणीयदेवैः पुरोहित इति ।।

<sup>1</sup> Read नदनात्.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps to read तस्मादा नद्यो

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read मन्त्र. T. S. 5. 6. 1. 2.

<sup>1</sup> Read नाकाषींभीजनाय.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Passage not clear. Perhaps to read न हि हतो भुङ्के.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ज in म्ज completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> All letters in this word slightly worm-eaten.

<sup>8</sup> Read धारकाणामीशिषे.

<sup>9</sup> Read देवतास.

<sup>10</sup> Read उद्गूर्णोऽयं देवै:

<sup>11</sup> After this there is repeated in the correct form: किन्न विश्वस्में कर्मणे टब्गूर्णोऽयं देवै: पुरोहित इति.

त्वं तिमन्द्र । त्वं तिमन्द्र स्तोतारं धनप्रदानेन मेघिमव मनुष्याणां भोगाय करोषि । त्वं महतो धनस्य धारकाणां कर्मणामीशिषे । सोऽयमिन्द्रो देवतासु वीर्येणातिप्रचेकिते । विश्वस्मे कर्मणेऽयमुद्गूर्णो यजमानैः पुरो निधीयते ॥ (३)

# स इद्वने नम्स्युभिर्वचस्यते चारु जनेषु प्रत्नुवाण इन्द्रियम् । द्वषा छन्दुंभवति दर्यतो द्वषा क्षेमेण धेनां मुघवा यदिन्वति ॥

स इत् । स एवारण्यं नमस्युभिः स्तूयते । शोभनमिन्द्रियकात्मीयं वळं जनेषु प्रबुवाणश्चरति ।

यदचरस्तन्वा वावृधानः (ऋ. वे. १०. ५४. २)

इति । किञ्च वृषायञ्चमन्दुरुपपादयिता भवित । हर्यन्तः पेप्सतः स्तोतुः । पुनर्वृषेति पूरणम् । क्षेमेण युक्तो मधवा यजमानो धेनां स्तुर्ति पेरयित यदेति ॥

स इद्दने । स एवारण्ये नमस्युभिः स्तूयते जनपदेऽपि । शोभनमिन्द्रियं जनेषु प्रबुवाणः प्रकाशयित्रव ब्रुवाण एव । वर्षिता उपच्छन्दयिता भवतीच्छतो वर्षिता । क्षेमं कुर्वन् यजमानानां मधवा यदि स्तुतिवचनं प्राप्नोति ॥ (४)

#### स इन्म्रहानि सिम्थानि मुज्यनां कृणोति युध्य ओजंसा जनेंभ्यः। अर्था चुन श्रद्दंधति त्विषीमत इन्द्रांय वज्रं निघनिन्नते व्धम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read शोभनमिन्द्रियमात्मीयं. The beginning looks like शेह as well as शोभ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read वृषायं छन्दुरुपच्छन्दयिता.

<sup>3</sup> Read हर्यत:

स इत्। स एव महतः सङ्ग्रामान् बलेग करोति। सिमिथं युद्धं संयन्त्यस्मिन्निति। योद्धायमोजसा योद्धायमोजसा जनार्थम्। अया वन श्रद्धित सत्यिमन्द्रो बलीति। दीप्तिमते इन्द्रो निहन्ति वेगवन्त-मायुधं पर्वतेषु ॥

स इन्महानि। स एव महतः सङ्ग्रामान् बलेन करोति योद्धा बलेन जनार्थम्। यदायं शत्रुषु हन्तारं वज्रं निहन्ति अधास्मै दीप्तिमते इन्द्राय श्रद्धते सत्यमसौ बलवानिति॥ (५)

स हि श्र<u>ेवस्युः</u> सर्दनानि कृत्रिमां क्ष्मया वृंधान ओर्जसा वि<u>नाशयंनः ।</u> ज्योतींषि कृष्वन्नेवृकाणि यज्यवेऽवं सुक्रतुः सर्तेवा अपः सृंजत् ।।

स हि । स ह्यन्निमच्छन् सदनान्यसुरपुत्राणि कृत्रिमाणि । क्षुधोजसा विनाशयन् । क्षमा क्षमेरिमभवार्थात् । क्षुधा दध्यष्योजसेति । ज्योतीं वि कण्वंस्तेनवर्जितानि यज्यवे अवस्रजत्युत्तराणि सरणार्थं सुकर्मेति ॥

स हि श्रवस्य: । स ह्यन्नमिच्छन् असुरपुराणि कृत्रिमान्योजसा विनाशयन् भोगसाधनभूतया पृथिव्या वर्धमानो ज्योतीिष कृण्वन् स्तेनवर्जितानि यजमाना-यावसृजति सरणायोदकानि ॥ (६)

<sup>1</sup> Repetition of योद्धायमोजसा not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read अधा.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read इन्द्राय.

<sup>&#</sup>x27; Read सदनान्यसुरपुराणि.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read क्ष्मयोजसा.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read क्ष्मा.

<sup>&#</sup>x27; Read क्ष्मया दर्धध्योजिसा (ऋ. वे. ५. ८४. ३) इति.

<sup>8</sup> Read कृण्वंस्तेनवर्जितानि.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read अनस्जत्युदकानि.

दानाय मर्नः सोमपावन्नस्तु तेऽर्वाञ्चा इरी वन्दनश्रुदा क्रंघि । यमिष्ठासः सार्रथयो य ईन्द्र ते न त्वा केता आ दंभ्नुवन्ति भूर्णयः ॥

दानाःय मनस्सोमपातरस्तु तवास्मादिभमुखावश्वी स्तुतीनां श्रीतराकृणुष्व । यन्त्रृतमा भि सारथयस्ते भवन्ति ये तव स्वभूतात न त्वाभिमन्तर आदम्नुवन्ति शीघाः ॥

दानाय मनः । दानाय मनः सोमस्य पातरस्तु तव । अस्मदिभमुखावश्वी स्तुतीनां श्रोतराकृणुष्व । यन्तृतमाः सारथयो ये भवन्ति इन्द्र त्वदीयाः न त्वां शत्रूणामिमननानि भ्रमणशीलानि आदम्नुवन्ति ॥ (७)

#### अप्रक्षितं वसं विभिष्टं इस्तेयोरषां व्हं सहस्तृनिव श्रुतो देधे । आवृंतासोऽवृतासो न कुर्तृभिस्तुन्तुषु ते ऋतेव इन्द्र भूरंयः ।।

अप्रक्षितम् । अप्रक्षीणं धनं बिभिषे हस्तयोनहिभवनीयं तिन्व शरीरे । विश्रुत इन्द्रो धारयति । यथोदकोद्धरणप्रवृत्तैरवताः कूपाः

¹ Read दानाय. The Pratika is not separately given.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read तवास्मद्भिमुखौ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Folio 45b ends here.

<sup>4</sup> The आ mark in € and the letters ऋषु completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>5</sup> Perhaps to read हि.

<sup>6</sup> Read स्वभता: ते.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read त्वाभिमन्तार.

<sup>8</sup> Read हस्तयोरनभिभवनीयम्.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> सह: omitted.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> First written घरयति. Then आ mark inserted between घ and ₹ below the line.

परिवृता भवन्ति तथा तव तनवः कर्तृभिः बछैः कृतैः कर्मभिरावृता भवन्ति । ततश्च तवाङ्गेष्विनद्र बहूनि कर्माणि भवन्ति । तत्र ताण्डकम् । इन्द्रं सर्वाणि भ्तान्यस्तुवंस्तस्यैकमंगमस्तुतमच्चायत्तदस्यैदेतनास्तौत् इति । तदिदं ब्राह्मणमिन्दस्य पायुमधिकृत्य प्रवृत्तमिति ।।

अप्रक्षितम् । अप्रक्षीणं धनं विभिष् हस्तयोः । अनिभभूतं बळं शरीरे विश्रुत इन्द्रः धारयति । यथोदकोद्धरणपरेः कूपाः परिवृता भवन्ति एवं तवाङ्गेषु तानि तानि बहूनि कर्माणि परिवृतानि । अत्र ताण्डकम्—इन्द्रं सर्वाणि भूतानि अस्तुवन् । तस्यैकमङ्गमस्तुतमचायत् — इति ॥ (८)

#### एष प्र पूर्वीरव तस्यं चिम्रिषोऽत्यो न योषामुद्यंस्त भुर्विणिः । दक्षं महे पाययते हिर्ण्ययं रथमादृत्या हरियोगुमृभ्वसम् ।।

एषः । एष तस्य यजमानस्य चमससादनीर्बहीरिषः सोमान् प्रावोद्यच्छिति । यथाश्वो योषामुद्यच्छिति मैथुनमाचरन् । भुर्वणिरत्ता भपूते-रित्तकर्मणः । प्रवृद्धमात्मानं सोमं पाययते महते कर्मणे वृत्रवधादिकाय । हिरस्मयं रथमावृत्य हरिभ्यां युक्तं दीप्तम । अत्र शाख्यायनकम् । यदा वै प्रत्यक्षं मवत्यथेष इत्याचक्षते । यदा वै परोक्षमथ सत् इति ॥

¹ The passage is: इन्द्रं सर्वाणि भृतान्यस्तुवंस्तस्यर्थे एकमङ्गमस्तुतमचायत्त-दस्यैतेनास्तौत (ता. ब्रा. ५. ४. १४).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Here there is no figure to mark the end of the sukta.

<sup>3</sup> Perhaps to read चमससादिनीर्बह्वीरिवः

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Perhaps to read भनतेरतिकर्मण:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read हिरण्मयं.

एष प्र पूर्वी: । अयं तस्य यजमानस्य प्रोचच्छत्यवस्थितानि चमसादीनि बहून्यन्नानि । अश्वो यथा अश्वां मैथुनाय अथःस्थितां दृढं परिगृह्योचच्छित । भुर्विणि: अत्ता भर्वतेरत्तिकर्मणः । प्रसिद्धं सोममात्मानं पाययते मर्ते वृत्र-हननकर्मणे । हिरण्मयं रथमावृत्य हरिभ्यां युक्तं दीप्तम् ।। (१)

#### तं गूर्तयो नेमिन्निषः परीणसः समुद्रं न संचरेणे सिन्षिष्यवेः । पर्ति दर्शस्य विदर्थस्य न् सही गिरिं न वेना अधि रोह् तेर्जसा ॥

तम् । स्तो + + रा¹ नेमन्निषः । ये नमन्त इच्छन्ति ते तथोक्ताः । यदि वा नीतहविष्काः । परीणस इत्याद्युदात्तो मनुष्यनाम भवति परितो गतिरेषामस्तीति ।

युष्माकेण परीणसा तुरासः (ऋ. वे. १. १६६. १४)

इति भारुतं शर्ध उच्यते ।

परीणसं कृणुते तिग्मशृङ्गः (ऋ. वे. ९. ९७. ९)

इति परितो प्याप्तिमाह अन्तोदात्तः । इनेर्वा प्रेरणार्थात् उत्तरं पादम् । समुद्रमुद्धिमिव सञ्चरणे सनिष्यवो यत्र देशे गच्छन्ति तत्र धनमिच्छन्तो

¹ Between स्तो and रा space for about two syllables left blank. Perhaps to read स्तोतारो. The missing letters must be ता and ए mark in रो.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read युष्माकेन.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In R. V. 1. 56. 2 and 1. 166. 14 the accent is on प the first syllable in परीणप.

<sup>&#</sup>x27; Here the accent is on सं the last syllable in परीणसं.

<sup>\*</sup> Read व्याप्तिमाह.

Read पद्म.

घिरो भवन्त्येवं धिरो भवन्ति । त्वं च स्तोतः । पतिमिन्द्रं बलस्य विदथस्य प्रख्यातस्य । क्षिप्रमेव सहस्सस्वन्तं अधिरोह यथा गिरिं वेना भ्रण्डवाहनार्थं अधिरोहन्ति तेजसा तेजनेन स्तोत्रेण ।

नु रोदसी अभिना बुध्न्येन (ऋ. वे. ४. ५५. ६)

इत्यत्र समुद्रं न इति पादो न सृष्टः । श्रुतिक्रयो मि सः । यदि वा दिनिरूपार्थमभत्राध्ययनिति ।।

तं गूर्तयः । तं त्वामुद्युक्ता गमनिमच्छन्तो मनुष्याः सन्नद्धाः प्रतीक्षन्ते समुद्रमिव संचरणकाले द्वीपान्तराद्धनिमच्छन्तो विणजः । पति बलस्य यज्ञस्य च क्षिप्रं बलं त्विमन्द्र गिरिमिव कान्तः सिंहः तेजसा युक्तोऽधितिष्ठ ॥ (२)

#### स तुर्विणिर्मेहाँ अंरेणु पौंस्यें गिरेर्भृष्टिने भ्राजिते तुजा शर्वः । येन शुष्णं मायिनंमायसो मदें दुध्र आभूषुं रामयनि दार्मनि ॥

स तुर्वणिः तुर्वणिः सूर्वतेः गमनार्थात् । तूर्णवनिस्तुर्वणिरिति यास्कः 10 । स क्षिप्रो महांश्च भवति । तस्यारेणु + वोऽवद्यरहितं 11

<sup>1</sup> Perhaps to read धीरा in both these places where धिरो occurs.

<sup>&#</sup>x27; Read सहस्सहस्यन्तं.

<sup>3</sup> Word not clear. Perhaps to read भाण्डनहनार्थ.

<sup>&#</sup>x27; द in रोदसी completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read अहिना•

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The third pada in R. V. 4. 55. 6.

<sup>7</sup> Read हि.

be Passage not clear. The last portion must be उन्यत्राध्यनम्. The passage must be the explanation for the line appearing in two places.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read तुर्वणि: तूर्वतेः or तुर्वणिस्तूर्वतेः <sup>10</sup> See तुर्वणिस्तूर्णविनः (नि. ६. १४).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> After तस्यारेण one syllable is completely worm-eaten. Read तस्य अरेण श्वोऽवयरहितं.

बठं पौंस्ये युद्धे राजते । तुजा तुजेः पेरकं सपन्नानाम् । यथा गिरेर्भृष्टि शृक्कं नहिस । येन शवसा शुष्णमसुरं मानाविमनयोमयश्चरीर इन्द्रस्सोम-मदे बुद्धन आभूषु निरमयद्दामनि गळे कारागृहा आ + + ।

तुजे तुजे 10 विमोचन (ऋ. वे. ८. ४. १५)

इत्याद्युदात्तो राकारान्नोपत्यवचनः 11 । सप्तम्यन्तो 12 रामयन्ति दामनि 13 ।

दामा रथस्य दहरो (ऋ. वे. ८. ७२. ६) वर्षन्तस्थी विरमन् (ऋ. वे. १०. २८. २) दिवश्चिदस्य वरिमा (ऋ. वे. १. ५५. १)

#### इति नपुंसके आद्युदात्तं पुंस्यन्तोदात्तम्15 ॥

<sup>1</sup> Folio 46a ends here.

The visarga is worm-eaten. It is put only as a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> completely worm-eaten. It seems something is left out.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read गिरेमृष्टि: <sup>5</sup> Word not clear.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read मायाविनसयोमयशरीर.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read दुझ or perhaps दुर्धर.

<sup>8</sup> Read निगळे.

भारा fairly legible. गुonly a conjecture. हा quite legible. आ is also legible. Then two letters completely gone. Reading uncertain. Perhaps कारागृहे आत्मीये. But the missing letters cannot be त्सीये considering the space available and the bits remaining.

<sup>10</sup> Read तुने राये. The letter त in तु after तुने completely gone.

<sup>&</sup>quot; Read इत्यायुदात्तो जकारान्तोऽपत्यवचनः

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> The relevancy of this word not clear. तुजे is not सत्तमी but चतुर्थी.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Read रमयनि दामनि. This was already explained.

<sup>14</sup> Read वष्मन्तस्थी.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> In R. V. 8. 72. 6. दामा has accent on मा; in R. V. 10. 28. 2 the accent of बर्धन, and बरिसन् are on व; in R. V. 1. 55. 1 the accent of बरिसा is on मा.

स तुर्वणिः । स क्षिप्रो महांश्च तस्य वीरकर्मणि रेणुवर्जितं शुद्धं बलं शिलोचयस्य सानुरिव पृथग्भूतं विस्पष्टं राजते शत्रूणां हिंसया बलं प्रकाशं भवति । येन शवसा शुष्णभसुरं मायाविनं दृढशरीर इन्द्रः सोममदे दुर्धर आत्मीयदेशेषु कारागृहे निगळे अत्यन्तं अरमयत् ॥ (३)

# देवी यदि तर्विषी त्वावृधोतय इन्द्रं सिषंक्त्युषसं न सूर्यः। यो धृष्णुना शर्वसा बार्धते तम इयंति रेणुं बृहदंईरिष्वणिः॥

देवी । दैवं यदि बरुं च यास्तुतिभिर्वृद्धमिन्द्रं सेवेतोषसिमव¹ सूर्यः । यो धृष्णुन। शवसा बाधते तमो नरस्तदानीं प्रेरयित महान्तं रेणुं पापं अईरिष्वणिर्बेरुवान् । अईरतेः शत्रु । तस्याह्वाताईरिष्व-णिरिति ॥

देवी यदि तिवधी। दैवं यदि बछं त्वां वर्धयन् तव रक्षणार्थे इन्द्रं सेवते उषसमिव सूर्यः। य इन्द्रो धृष्णुना बछेन सङ्ग्रामस्यं तमो बाधते स इन्द्रः स्तोतः त्वदर्थं सङ्ग्राममागस्य महद्रेणुमुत्थापयति शत्रूणां हरणशीळस्वनः॥ (४)

# वि यत्तिरो धुरुण्यन्धुंतं रजोऽतिष्ठिपो दिव आतांसु ब्हेणां। स्वर्मीळहे यन्मदं इन्द्र हर्ष्याहंन हुत्रं निरुपामौक्जो अर्णुवम्।।

<sup>1</sup> In सेने the letter स partly worm-eaten. Originally only व written after this. Then ए mark inserted below the line between से and व with a cross mark above the line. स after व partly worm-eaten.

² घ and ए mark in ते partly worm-eaten.

³ Perhaps to read अर्हरिहरते: शत्रु:

वि धत् । वृत्रं हत्वापोऽवासृजदिति समुदायार्थः । व्यधिष्ठिपे विधं स्थापितवानिस यदा त्वं तिरोहितजगतो धारकमिक्षणं उदकम-न्तिरक्षमातासु आतदासु दिक्षु परिवर्हण शत्रूणाम् । स्वम्मीळ्ह संग्रामः । स हि व्याप्तधनः । यदा सोममदे सित हष्या सिष्टया विस्तया वाष्यान् । तदानीमपां पूर्णवर्णवं मेस्व्यन्निरोडजो 1 ऽधोमुखं कृताः 1 ॥

वि यत्तरः । वृत्रं हत्वापोऽवासृजदिति समुदायार्थः । यथा त्वं अन्तरितो भूत्वा जगतो धारकमक्षीणं उदकमन्तरिक्षात् दिक्षु विविधं स्थापितवानिस परिबर्हणया मेघस्य । यदा च उदकार्थे सङ्ग्रामे सोमस्य मदे सित हृष्टया बुद्धया वृत्रमसुरं हतवानिस । तदा त्वमपां पूर्णमणवं मेघमधः स्थितं रिहमिन्हितवानिस । अर्ण इत्युदकनाम । तद्यस्यास्ति सोऽर्णव इति ॥ (५)

<sup>1</sup> Read वि थत.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> वा mostly worm-eaten.

<sup>3</sup> Read व्यतिष्ठिपो.

<sup>4</sup> Read विविधं.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> व in वा mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read धारकमक्षीणं•

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read आततासु.

s Read परिवर्हणा or परिवर्हणया. But there is no परि in the text. Perhaps to read दिश्चपरि वर्हणा or वर्हणया instead of दिश्च परिवर्हणा.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read स्वर्मीळहः

<sup>10</sup> Read हृष्या हृष्ट्या.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Perhaps to read विस्तृत्या.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> তথান mostly worm-eaten. But from the bits that remain it s certain that this is the letter. Read বা অনুন. The word ৰূস not taken up.

<sup>13</sup> Read पूर्णमर्णवं.

<sup>14</sup> Read मेघं निरीब्जो.

<sup>15</sup> Perhaps to read कृतवान्.

# त्वं दिवो ध्रुणं धिष् ओर्जसा पृथिव्या ईन्द्र सर्दनेषु माहिनः । त्वं सुतस्य मदे अरिणा अपो वि दृत्रस्यं सुमयां पाष्यांरुजः ॥

त्वम् । त्वमन्तरिक्षमुदं करोषि बलेन पृथिव्या इन्द्र स्थानेषु महान् । त्वं सोमस्य मदे प्रेरितवानस्यपः । व्यर्भिसीश्च व्रतत्र समया पाष्या । पाषी शिला । यदि वा शक्तिः पेषणादिति ।।

त्वं दिवः । त्वं दिव उदकं प्रयच्छिस बलेन पृथिव्या इन्द्र तेषु तेषु स्थानेषु महान् । त्वं सोमस्य मदे प्रेरयस्यपः । तथा त्वं वृत्रशरीरेण तुल्यया शिल्या वृत्रं व्यरुजः । हिंसार्थयोगे कर्मणि षष्ठी दृष्टा इति । स्तुतिमात्रमेव भवति । सूक्तेनाशीः ॥ (६)

#### प्र मंहिष्टाय बृह्ते बृहद्रये सृत्यग्रीष्माय त्वसे मृति भरे । अपामिव प्रवणे यस्य दुर्धरं राधो विश्वायु शर्वसे अपोष्टतम् ॥

प्र मंहिष्ठाय । प्रभरामि दातृतमाय महते महाधनाय स्त्यबलाय वृद्धाय स्तुतिम् । अपामिव प्रवणेऽभिमुखो वेगो यस्य दुर्घरं बलं

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Perhaps to read त्वमन्तरिक्षमुदकं.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read व्यहिंसीश्व.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read वृत्रस्य; or perhaps to read वृत्रसमया together.

<sup>4</sup> Here there is no figure to mark the end of the Sukta.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read सत्यवलाय. The letters स and त्य are very close to each other and look like स्त्य.

भवति । ये च च रायो विश्वायु परिपूर्ण स्तोतॄणां शवसे विद्युतद्वारं । भवति ॥

प्र मंहिष्ठाय । दातृतमाय महते महाधनाय सत्यबलाय बृद्धाय स्तुर्ति प्रभरामि । येन स्तोतॄणां प्रदीयमानं धनं स्तोतृमिः दुर्धरं भवति अपामिव वेगः प्रवणाभिमुखः । सर्वगामि धनं स्तोतॄणां बलाय विवृतहारम ।। (१)

## अर्घ ते विश्वमनं हासदिष्टय आपो निम्नेव सर्वना ह्विष्मतः। यत्पर्वते न सुमशीत हर्युत इन्द्रंस्य वज्रः श्रथिता हिर्ण्ययः॥

अध ते । अनन्तरं ते सर्विमिदं जगदिष्टये भयज्ञाय भान्वभवत् । ततः प्रभृति त्वां यष्टुं यतत इत्यर्थः । इष्टिशब्दो हिवर्यज्ञे आबुदातः । यज्ञमात्रे पैषे चान्तोदात्तः ।

#### यासामिमिरिष्टचा (ऋ. वे. १०. १६९. २)

इ + + ° शोभनवचनोऽप्याद्युदात्तः । आपो निम्नानीव त्वां भजन्ते सवनानि हविष्मतः । यदेन्द्रस्य विचरणस्य कर्ता हिरण्मयो वज्रो दृत्रे शिलोच्चये वा न समशीत न सक्तो भवत्यध्वर्यतः गोभनः ॥

<sup>1</sup> Repetition of a not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read राघो.

<sup>3</sup> g in gr completely worm-eaten.

<sup>4</sup> Read हविर्यज्ञाय.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read अन्वभदन्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> यासामनिरिष्ट्ये. Then space for about two syllables left blank. Perhaps to read इस्त्र.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read भवति हर्यत:

अध ते विश्वम् । सर्विमदं जगदनन्तरमेव क्रमेण तव यागाय अभवत् । तथा यजमानस्य सवनानि च त्वामेवापो निम्नानीवाभिगच्छन्ति । यदेन्द्रस्य विवरणस्य कर्ता हिरण्मयो वज्रः शिलोचये न समशीत सहावस्थानं नाकरोत् । भित्वा निर्गत इत्यर्थः । प्रेप्साकर्मा हर्यतिः । कामयमानस्य शिलोचयेन मेद इति ॥ (२)

#### अस्मै भीमाय नर्मसा सर्मध्वर उषो न श्रुश्च आ भरा पनीयसे । यस्य धाम श्रवसे नामेन्द्रियं ज्योतिरकारि हरितो नार्यसे ॥

अस्मै । अस्मै भीमायेन्द्रायास्मान् यज्ञे हविषा संस्रज उषः । संप्रत्यर्थीयो नकाराः । सर्वेऽप्युपमार्थीयाः संप्रत्यर्थीयाश्च भवति । शोभ-माने स्तुत्यमाय । यस्येन्द्रस्य याम धारकं श्रवसेऽन्नाय नामा नमकं इन्द्रियमैश्चर्यलिङ्गं ज्योतिरयसेऽकारि । इतस्ततो गमनमयः । हरितो न यथाश्वानितस्ततो गमयन्ति ॥

अस्मै भीमाय। उषः शुम्ने अस्मै भीमायेन्द्राय अस्मान् यज्ञेऽन्नेन संसृज व्युष्टा सती स्तुत्यतमाय। सम्प्रत्यर्थीयो नकारः। यस्येन्द्रस्य शरीरं नाम च श्रवणायाकारि बलं च ज्योतिश्व कृतं गमनाय। यथाश्वा गच्छन्ति तद्वदिति॥ (३)

ड्मे तं इन्द्र् ते व्यं पुंरुष्टुत ये त्वारभ्य चर्रामिस प्रभूवसो । नृहि त्वद्न्यो गिर्वणो गिरः सर्वत्क्षोणीरिव प्रति नो हर्ये तद्वयर्चः ॥

¹ Folio 46a ends with उप. The next page begins स्संप्रसर्थीयो.

² Perhaps to read नकार:

<sup>3</sup> Perhaps to read भवन्ति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read स्तुत्यतमाय.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read धाम.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read नाम.

उमे<sup>1</sup>। तम इमे<sup>2</sup> वयमिन्द्र तव स्वभृताः स्मो बहुभिः स्तुत । ये त्वारम्भिमवारभ्य<sup>3</sup> चरमो<sup>4</sup> बहुधन । न हि त्वचोऽन्यो गिर्वणः सहते स्तुतीः । तथा सित क्षोणीरितिव<sup>5</sup> अस्माकं प्रतिकामयते तद्वचः । पृथिवी यथा भूतानि प्रतिगच्छिति ॥

इमे त इन्द्र । इमे वयमिन्द्र तव स्वभूता बहुभिः स्तुत ये त्वामारम्य चरामो बहुधन । न हि त्वत्तोऽन्यो गीर्भिवननीय स्तोतॄणां स्तोत्राणि सहते । न हि दरिद्रः स्तोत्राणि सोढुं शक्तोति । पृथिवीव सर्वद्रव्याण्यस्माकं स्तुतीः प्रतिकामय ॥

भूरि' त इन्द्र <u>वीर्य १</u> तवं स्मस्यस्य स्तोतुर्भेघवन्काम्मा पृण । अतुं ते द्योवृह्ती <u>वीर्यं</u> मम इ्यं चं ते पृथिवी नेम् ओजंसे ।।

भूरि । भूरि निभर्तीति । यदि वा बहु तवेन्द्र वीर्यम् । तव वयं स्मः । त्वमस्य स्तोनुममघवन्नापूरस्य कामम् । अनुमेने गोर्वृहतीति तव वीर्यम् । यस्यामुपरि छेति । यं च पृथिवी तवौजसे नेमे । बलिनस्वत्ती भीतायस्तिष्ठतीति ।।

<sup>1</sup> Read इसे.

² Read त इमे.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> There is nothing in the text corresponding to आरम्भमिन.

<sup>&#</sup>x27; Read चरामो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read क्षोणीरिव.

<sup>6</sup> Read स्तोत्रमीववन्नापुरय.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read अनुममे.

<sup>8</sup> Read बोर्बहती.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read बलिनस्त्वतो.

<sup>10</sup> Read भीताधस्तिष्ठतीति.

भूरि त इन्द्र । बहु ते इन्द्र वीर्यम् । तव वयं स्मः । त्वमस्य सर्वस्य स्तोतुर्मघवन् आपूरय कामम् । इन्द्र अनुममे बृहती द्यौस्तव वीर्यम् । त्वदीयाद्वीर्याद्वीनामीयत । इयं च ते पृथिवी तवौजसोऽर्धे भवति । इदं भूयामि-दाण्यमिति (१) सन्देहेन ओजसोऽर्धे भवति । ओजस्तु पूर्णमेव इति ॥ (९)

#### त्वं तिमन्द्र पर्वतं महामुरुं वज्रेण विजनपर्वेशश्रेकर्तिथ । अवस्थिजो निवृताः सर्तेवा अपः सुत्रा विश्वं दिधिषे केवेछं सहः ॥

त्वं तिमन्द्र¹ पर्वतं महामुरुं तं विस्तीर्णं वज्रेण विज्ञिन् पर्वः² शकलीकृतवानिस । अथावास्रजश्च निरुद्धा अपस्सरणाय । सत्रा महत् सत्यमेव व्यातं धारयसि केवलमसाधारणं बलमिति³ ॥

त्वं तिमन्द्र । पूर्वोक्तस्य समर्थनम् । त्वं तिमन्द्र मेघं महान्तं विस्तीणीं विज्ञेण विज्ञीन् पर्वशः शक्छीकृतवानिस । अथावासृजश्च निरुद्धा अपः सरणाय । सत्यमेव व्याप्तं धारयिस असाधारणं बलम् । इति सर्वानुक्तान् कामान् आशास्ते स्रुक्तेन इति ॥ (६)

#### न् चित्सहोजा अमृतो नि तुन्दते होता यद्दूतो अभवद्विवस्वतः । वि साधिष्ठेभिः पृथिभी रजी मम् आ देवताता हविषां विवासति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pratīka not separately given.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read पर्वश:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Here there is the figure eleven to mark the end of the Sūkta.

#### नृचित् । गौतमो नोयाः ।

नोयस्सुवृक्तिं प्रभर (ऋ. वे. १. ६४. १)

इति । तत्र<sup>3</sup> शाख्यायनकम्—नोया<sup>4</sup> दिवे कक्षीवतो ज्योगप्रतिष्ठितश्चर-न्निति<sup>5</sup> । क्षिप्रमेव सहसो जातोऽभृतो<sup>6</sup> नचिलिति<sup>7</sup> होता । यदा दृतो भवति यजमानस्य । विममे विस्तृतं करोति । साधकतमैः पथिभिस्तेजोभी रजोऽन्तरिक्षम् । परिचरति यज्ञे हविषा देवान् ॥

न् चित्सहोजा: । नोधा आङ्गिरसः । क्षिप्रमेव मथनेन जातो मरणवर्जित: निचलति होता यदा दूतो भवति यजमानस्य । साधुतमैः पथिभिरनुपहतैर्मार्गैः अन्तरिक्षं परिच्छिनति । परिचरति यज्ञे हिवषा देवानिति ॥ (१)

आ स्वमद्मं युवर्मानो अनर्रस्तृष्वं विष्यन्नंत्रसेषुं तिष्ठति । अत्यो न पृष्ठं प्रेष्टितस्यं रोचते दि्वो न सातुं स्तुनयंत्रचित्रदत् ॥

आ स्वम् । अतिष्ठति स्वतदनीयं तृणगुल्मादिकमात्मना । संमि-श्रयत्रजरं क्षिपं संभक्षयन्नतसेषु नीलपुष्पेषु । ते भ्यझे: प्रिया: ।

<sup>1</sup> Read नोधा:

<sup>2</sup> Read नोधस्मुवृक्ति.

³ 7 mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read नोघा.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This may be compared with नोधा वै काक्षीवतो ज्योगपरुद्धश्चरन्। स ज्योगप्रतिष्ठोऽचार्षम् (जै. ब्रा. ४०).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read जातोऽमृतो.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read निचलति.

<sup>8</sup> Read आतिष्ठति.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read स्वमदनीयं.

<sup>16</sup> Read हाग्ने:

दतस्यास्य पृषितस्येतस्ततो गच्छतः पृष्ठमस्य इव रोचते । सोऽयं दिव इव सानु समुच्छितमभ्रं सानयचिकदत् कन्दते ॥

आ स्वमद्म । आतिष्ठति स्वमन्नं तृणगुल्मादिकं आत्मना सम्मिश्रयन् अजरः । क्षिप्रं सर्वे मक्षयन् कारोषु । वनस्थैः काष्ठेरुक्षितस्याग्नेः पृष्ठं अश्व इव रोचते इतस्ततः शीघ्रगमनात् । तथासौ स्तनयन् दिवः सानुं मेघ इव शब्दं करोति ॥ (२)

# क्राणा रुद्रेभिर्वसुभिः पुरोहितो होता निषत्तो रियुषाळ्मस्यैः । रथो न विक्ष्वस्त्रसान आयुषु व्यानुषम्बायी देव ऋण्वति ।।

क्राणा । कुर्वाणो रुदादिभिः पुरो निहितो होता यज्ञे निषण्णः शत्रुधनानामभिभविता अमर्त्यः । रथ इव मनुष्येषु स्तूयमान उक्थैर्वरणी-यानि अनुषक्तः व्यृण्वति देव इति ॥

क्राणा रुद्रेभिः। कुर्वाणो रुद्रादिभिः पुरो निहितो होता यज्ञे निषणणः शत्रुधनानामभिभविता अमर्त्यः। रथ इव अनोरर्थे मनुष्येष्वाघारादिभिः प्रसाध्यमानः प्रक्षिपत्यनुषक्तं धनानि देवः॥ (३)

वि वार्तज्तो अत्सेषुं तिष्ठते दृथां जुहूभिः सण्यां तुविष्वणिः । तृषु यदंग्ने वृनिनों दृषायसे कृष्णं तु एम् रुश्चंदूमें अजर ।।

¹ Not clear. Perhaps to read तस्यातसस्य.

<sup>2</sup> Read स्तनयन्नचिकदत्.

<sup>3</sup> Read स्ट्रादिभि:

<sup>4</sup> ou mostly worm-eaten,

ष वातजूतः । वितिष्ठदे वातप्रेरितोऽतसेषु । वृथेत्यनायासजनः । जुहूमिर्युक्त स्रुप्या व । जुह्बो रश्मयः । स्रुणिज्वाला सक्तैः । महास्वनः । क्षिप्रं यदा त्वममे वृक्षान् प्रति वृषेवाचरिस । मन् +++ । तदानीन्तव मार्गः कृष्णो  $^{10}$  भवति । श्वेतंत्वाल  $^{11}$  अजर ॥

वि वातज्तः । वितिष्ठते वातप्रेरितोऽतसेषु अनायासेन हूयमानैः काष्ठैः ज्वाळाळक्षणेनाङ्कुदोन च युक्तो महास्वनः । क्षिप्रं यदा त्वं अग्ने वृक्षान् प्रति वृषेवाचरित । दहसीत्यर्थः । तदानीं तव गमनमार्गः कृष्णो भवति श्वेतज्वाळासङ्व अजर ॥ (४)

तपुर्जम्मो वन आ वार्तचोदितो युथे न साहाँ अर्व वाति वंसंगः। अभिव्रजन्मक्षितं पार्जसा रजः स्थातुश्र्यस्थं भयते पत्तविणः॥

तपुर्जम्भः। तापकःज्वालाजंभः । अरण्यं वातेन प्रेरितो धूथे न 18

<sup>1</sup> Read वि वातज्रत:

<sup>&#</sup>x27; Read वितिष्ठते.

<sup>3</sup> Read वृथेत्यनाथासवचनः

<sup>4</sup> Read जुहू भिर्युक्तः

<sup>5</sup> Read ₹.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Perhaps to read सृणिज्वीला सक्तेः

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> य completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Folio 37a ends here.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> After भन् about three letters are completely worm-eaten. The first looks like कृ, क, तृ or ब. Perhaps to read भक्ष्यसि.

<sup>ा</sup> त is completely worm-eaten. The आ mark in दा can just be made out. A bit of न्त is seen. व completely lost. मा is just decipherable. मैं: and क completely lost. Reading only a conjecture.

<sup>11</sup> Read श्वेतज्वाल.

<sup>12</sup> Perhaps to read तापक ज्वालाजम्भ:

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Read यूथे न. Or is the reading यूथेन?

ज्वालासंघेन सह¹ सह्वान् अवगच्छिति वंसगः + + इव गोयृथे। अभित्रजन्नक्षीणं² ज्वालाया³ ज⁴ आदुवृक्षेस्थ उदक⁵ स्थावरं जंगमं च विभेत्यस्मान् पतनशीलान्।।

तपुर्जभ्मः । तापियतृज्वालादंश्रे वृक्षेषु वातेन प्रेरितो ज्वालासंयुक्तः सहनशीलोऽग्निरववाति वननीयगमनः अधोगच्छति । अक्षीणमरण्यमध्यस्थ-मण्युदकं ज्वालयासिगच्छन् अववाति । तस्मादग्ने स्थावरं जङ्गमं च बिमेति पिक्षणश्च ॥

(५)

#### दुधुद्द्वा भृगे<u>वो मार्नुषे</u>ष्वा रुपि न चार्र सुहवं जर्नेभ्यः। होतारमञ्चे अतिथि वरेण्यं मित्रं न शेवं दिव्याय जन्मेने।।

यद्धुः । न्यद्धुष्या भृगवो मानुषेषु । घनमिव शोभनम् । यस्त्वं जनेभ्यः सुह्वानो भवसि । होतारमझेऽतिथिं वरणीयम् । मित्रमिव सुखकरं दिवि भवाय जन्मने । देवेभ्य इत्यर्थः ॥

¹ This lends support to the reading being सूथेन instead of सूथे न.

² After सह the entire line is badly worm-eaten. स is in tact. ह्या mostly worm-eaten; only small bits seen. नवग in tact. च्छति completely lost. So also वंस. The letter ग: in tact. Two letters completely broken off. इव गोयू and ए in थे can be made out. अभिवज completely lost. Line ends. Reading only a conjecture.

³ Read ज्वालया.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read रज.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Not intelligible. There must be बृक्षस्थं उदकं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read only, द्धु:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read न्यद्ध्रष्ट्रा or is it आद्धुष्टा. There is आ coming after.

<sup>&</sup>lt;sup>s</sup> य completely worm-eaten.

दधुष्ट्वा । आदधुस्त्वां भृगवो मानुषेषु धनमिव शोभनं स्वाह्वानं जनानां होतारं अग्ने अतिथि वरणीयं मित्रमिव सुखकरं दिवि जाताय देवगणाय ॥ (६)

## होतारं सप्त जुह्वो र् यजिष्ठं यं वाघतों वृणते अध्वरेषु । अग्नि विश्वेषामर्ति वस्त्रेनां सप्यामि प्रयसा यामि रत्नम् ॥

होतारम् । होतारं सप्त होतार ऋत्विजः यष्टृतमं यं वृणते यज्ञेषु अग्निं विश्वेषां वस्त्नामरतिम् । पतिमित्यर्थः । परिचराम्यज्ञेन । याचे च रन्तम् ।

युवोर्ऋतं रोदसी (ऋ. वे. ३. ५४. ३)

इत्यत्र संपर्यामि° इति पादो न दृष्टः । तत्र हि कर्म सामर्थ्यलभ्यम् । इह त्विमिनित ॥

होतारं सप्त । होतारं प्रवृत्ताहुतीनां सप्त होतारः यष्ट्रतमं यमृत्विजः सप्त वृणते यज्ञेष्विष्नं विश्वेषां अभिगन्तारं घनानां परिचराम्यकेन । याचे च रत्नम् ॥ (७)

अच्छिद्रा सूनो सहसो नो अद्य स्त्रोत्रभ्यो मित्रमहुः शर्मे यच्छ । अप्ने गृणन्त्रमंहंस उरुष्योजी नपात्पूर्भिरायंसीभिः ॥

अच्छिदा । अच्छिदाणि सहस्पुत्रासुभ्यं अद्य स्तोतृभ्यो मित्रमहः

<sup>1</sup> Read रत्नम्.

<sup>ै</sup> ऋ looks more like मृ.

<sup>3</sup> Read सपर्यामि.

<sup>&#</sup>x27;The last pāda in R. V.'3. 54. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read 恕:

<sup>6</sup> Read सहसस्प्रत्रास्मभ्यं.

शर्म सुखानि यच्छ । अमे गृणन्तमंहसो रक्षात् तस्य पुत्र । पूर्भिर्विस्तृ-ताभिः ॥

अच्छिद्रा सूनो। अच्छिद्रं गृहं सहसस्पुत्र अस्मभ्यमद्य स्तोतृभ्यो मित्राणां पूजियतः प्रयच्छ। अग्ने स्तुवन्तं अर्वते रक्ष अन्नस्य पुत्र आयसैः पुरैः। गर्भो अस्योषधीनामिति मन्त्रः॥ (८)

भवा वर्षथं ग्रणते विभावो भवा मघवन्मघवद्मचः शर्म । उरुष्याग्रे अंहसो ग्रणन्तं पातम्क्षू घियावसुर्जगम्यात् ॥

भव<sup>2</sup> वारकं गृहं स्तुवते विभावः । भव च व व हिविष्मद्भद्यः धस्तम् । रक्षामे सत्रो<sup>5</sup> स्तुवन्तम् । प्रातः शीघं पुनरप्यिमरागच्छतु कर्मवसुरिति<sup>6</sup> ॥

भवा वरूथम् । भव गृहं स्तुवते दीप्तिमन् । भव धनवन् हविष्मद्भ्यो गृहम् । रक्षाग्ने स्तुवन्तमवर्तेः । प्रातरेवाग्निः कर्मणा वासयिता इह आगच्छतु इति देवस्यार्ग्नेर्गृहं सूक्तेनाशास्ते ॥ (९)

¹ Read रक्ष. The आत् must belong to नपात्. Something evidently missing. May be to read रक्ष । ऊर्जी नपात् । ऊर्ग् अनम् । तस्य पुत्र.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pratika not separately given.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> व व must perhaps be read as सववन्.

<sup>&#</sup>x27;व in वि and ब्म completely lost. Reading only a conjecture.

<sup>5</sup> Not intelligible. This must be the meaning of अंहसः

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Here there is the figure 12 to mark the end of the  $s\overline{u}kta$ .

#### वया इदंग्ने अग्नयंस्ते अन्ये त्वे विश्वे अमृता मादयन्ते । वैश्वानरु नाभिरसि क्षितीनां स्थूणेव जनाँ उप्पिद्ययन्य ॥

वया इतीत् । वयाश्शाखाः वेतेः । शाखा एवामे तवान्येऽमयः। त्विय सर्वे देवा माद्यन्ति शरीरेषु स्थिते । वैश्वानर त्वं नाभिर्वन्धकोऽसि प्रजानाम् । स्थूणेव वंशमुपनीयमानान् जनान अयच्छताः ॥

#### वया इदग्ने ।

ओषधीषु मनुष्येषु भूमौ संवत्सरे तथा। पचन् यो वर्तते सोऽग्निवैश्वानर इति स्मृतः॥

शाखा एवाग्ने तवान्ये अग्नयः। त्विय सर्वे देवा माद्यन्ति। वैश्वानर नामिस्थानीयो-ऽसि प्रजानां यथोत्तम्भनार्थमुपनीयमाना स्थूणा वंशान् धारयित एवं त्वं जनानयच्छथाः॥ (१)

## मूर्घा दिवो नाभिर्प्तिः पृथिव्या अथाभवदर्ती रोदंस्योः। तं त्वा देवासोऽजनयन्त देवं वैश्वानर् ज्योतिरिदायीय।।

मूर्धा । दिवो मूर्धाझिः पृथिन्याश्च नाभिरिति धारकं ब्रूते । अपिचायं रोदस्योः अरितः भवति । तं त्वा देवा अजनयन् देवं वैश्वानर ज्योतिराय्यय मनवे ॥

<sup>1</sup> Read वया इत्.

<sup>&#</sup>x27; ৰা: mostly worm-eaten. Difficult to decipher.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps to read स्थिता:

<sup>&#</sup>x27; Perhaps to read अयञ्ख्या:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read नाभि: । निभरिति.

Esad ज्योतिरार्याय. The letter ज्या in ज्यो completely worm-eaten.

मूर्घा दिवः । उच्छितः स्वर्गस्य नहनमिन्नः पृथिव्याः । अथाभवदरितः र्घावापृथिव्योः । इतस्तत्र गच्छिति । ततोऽस्यामित्यर्थः । अपिवा द्यावापृथिव्यो-र्मध्ये गच्छित्यादित्यः सन् । तं त्वा देवासोऽजनयन्त देवं वैश्वानरं ज्योतिर्भूत-मार्याय मनवे ।। (२)

#### आ सूर्ये न रुक्मयों ध्रुवासों वैश्वानरे देधिरे आ वसूनि। या पर्वतिष्वोषधीष्वप्सु या मार्नुषेष्वसि तस्य राजां।।

आ सूर्ये । आदिधिरे सूर्ये इव रश्मीन् ध्रुवानग्नी वैश्वानरे वस्तृनि । ततश्च त्वं पर्वतादिषु यानि वस्तृनि तस्य तस्य सर्वस्येश्वरो भवसि । यदि वा या इत्येकवचनम् । तथा च

या ते धामानि दिवि या पृथिन्याम् (ऋ. वे. १. ९१. ४) इत्यत्र या पर्वतेष्विति पादो विस्त सुष्ट इति ॥

आ सूर्ये न । आदिधरे सूर्ये इव रश्मीन् ध्रुवान् । असुरै: सह विजय-मुपयन्तो देवा अग्नौ वैश्वानरे यानि वसूनि पर्वतादिषु यानि च मानुषेषु तस्य सर्वस्य ईश्वरस्त्वं भवसि ॥ (३)

# बृह्ती ईव सुनवे रोदंसी गिरो होता पतुष्यो है न दक्षः । स्वर्वते सुत्यश्रुष्माय पूर्वीवैश्वानुराय वृत्तमाय युद्धीः ।।

बृहती । रोदसीति पादान्ताः । तथा भ्यर्थः समञ्जसः । समश्र

¹ Repetition of तस्य not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The second pāda in R. V. 1. 91. 4.

<sup>3</sup> Read पादान्त:

<sup>4</sup> Read हार्थ:

विभागः । विच्छोदोऽन्यः प्रमादजः । यदिमे रोदसी वृहती भवतः तिद्दं वृहन्तं वैश्वानरं दृष्ट्वा तस्य यथेच्छावस्थानार्थिमिति मे वदिते । किञ्च शिरः स्तुतीः होता मनुष्यव इव समर्थः । उच्चे व्याप्तोमते । सत्यवलाय । बह्वी वैश्वानराय नेतृतमाय महनी प्रयुङ्क्त विश्वा

बृहती इव । आत्मनः सूनवे वैश्वानराय तदर्थ महती इव भवतो द्यावापृथिव्याविति पादान्तः । गिरो होता मनुष्यश्च समर्थः । सर्ववते सखबलाय बह्वीवैश्वानराय नेतृतमाय महतीः प्रयुङ्क्ते ॥ (४)

## दिवश्चित्ते बृह्तो जांतवेद्ो वैश्वांनर् प्र रिंरिचे महित्वम् । राजां क्रष्टीनामसि मार्नुषीणां युघा देवेभ्यो वरिवश्चकर्थ ॥

<sup>2</sup> This looks like an anustup verse. Perhaps a part of his Anukramani. The pāda ends here. I have not been able to find out the alternative division into pādas mentioned here. Perhaps to read

रोदसी इति पादान्तस्तथा ह्यर्थ: समजसः । समश्रेवं विभाग: स्याद्विच्छेदोऽन्य: प्रमादज: ॥

<sup>1</sup> Read विच्छेदोऽन्य:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> a completely worm-eaten. This begins the last line. Since the end of the leaf is narrow, the line begins only an inch and a half away from the margin.

<sup>&#</sup>x27; Read गिर:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read मनुष्य.

<sup>6</sup> The relevancy of this word not clear. Perhaps दिन.

<sup>7</sup> Read व्याप्तिमते.

<sup>8</sup> Read बह्री:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read महती.

<sup>10</sup> Folio 37b ends with प्रयु.

दिवोऽपि च तो महते मा जातवेदो वैश्वानर परिरिचे महमत्वम् । राजा त्वमिस मनोजातानां कृष्टिमाम् । युद्धेन च देवेसश्चकर्थं धनमसुरहतम् ॥

दिवश्चित्ते । दिवोऽपि ते महतो जातवेदो वैधानर प्ररिरिचे महत्वम् । राजा भविस मानुषीणां विशाम् । मनुष्याणामित्यर्थः । युद्धेन देवेभ्यश्च धनं चक्यं ॥ (५)

## प न महित्वं वृष्पमस्य वोचं यं पूरवो दृत्रहणं सर्चन्ते । वृश्वानरो दस्युम्पिकीघन्वाँ अधूनोत्काष्ट्रा अव शम्बरं भेत् ॥

प्र नु । निरुक्तम् । वैश्वानरः कस्माद्विश्वानरात्त्रयति विश्व एव नरा नयन्तीति वोपिवा विश्वानर एव स्यात् प्रत्यृतस्य सर्वाणि भूतानि तत्को वैश्वानरो मध्यम इत्याचार्या वर्षकर्मणा होनं स्तौति प्रनू महित्वमिति<sup>7</sup> ।

¹ The आ mark in बो and the beginning of पि completely worm-eaten. After दिवोपि there is च तो. The end of त worm-eaten; but the letter can thus be deciphered. Read दिवोऽपि च ते. Pratika not separately given.

<sup>ै</sup> सा not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> One ए mark in बै, the whole of श्वा and the lower half of नर worm-eaten.

<sup>1</sup> Read महत्वम्.

<sup>&#</sup>x27; Read मनोर्जातानां कृष्टीनाम्.

<sup>6</sup> Read देवेभ्यश्रकर्थ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The Nirukta has: वैश्वानरः कस्मात्। विश्वानराष्ट्रयति। विश्व एनं नरा नयन्तीति वा। अपि वा विश्वानर एव स्यात्। प्रत्यृतः सर्वाणि भृतानि तस्य वैश्वानरः (नि. ७. २९) तत्को वैश्वानरः। मध्यम इत्याचार्याः वर्षकर्मणा होनं स्तौति (नि. ७. २२) प्रनुसहित्वं . . . . (नि. ७. २२३).

प्रब्रवीमि तन्महित्वं माहाभाग्यं क्षिप्रं वृषभस्य वर्षितुरपाम् । यं पूर्वः पूर्यितव्या मनुष्या वृत्रहणं सचन्ते सेवन्ते वर्षकामाः । वैश्वानरोऽभिरुप-क्षियतारं जघत्वान् अधूनोत् अवः कष्ठाः । अवाभिनच्छन्बरं मेघमिति॥

प्र न् महित्वम् । प्रब्रवीमि तन्महित्वं माहाभाग्यं क्षिप्रं वर्षितुरपाम् । यं पूरियतव्या मनुष्या भेघहनं सेवन्ते वर्षकामाः । वैश्वानरोऽग्निरुपक्षिपियतारं व्रन् अवाधूनोत् काष्ठा अपः । अवाभिनच्च मेघम् ॥ (६)

# वैश्वानरो महिन्ना विश्वक्रंष्टिर्भरद्वाजेषु यज्तो विभावां। श्<u>वातवने</u>ये श्वतिनीभिर्धिः पुरुणीथे जरते सुनृतावान ॥

वैश्वानरो<sup>5</sup> महिना<sup>6</sup> व्यासमनुष्यो भनेद्वाजेषु<sup>7</sup> यष्टवो<sup>8</sup> दीप्तिमान् । शःवनो<sup>8</sup> नाम कश्चित् । ततस्य<sup>16</sup> पुत्रः<sup>11</sup> । श्शितिनिभिः<sup>12</sup> स्तुतिभिः । पुरुणीथे च नृपतौ स्तूयते सूनृतावान् वाग्मीति<sup>18</sup> ॥

<sup>1</sup> a completely worm-eaten.

<sup>2</sup> Read वेश्वानरोडिमस्पक्षपयितारं.

<sup>3</sup> Read जवन्वान्.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> স্ব: not wanted here. Or to read কাছা স্বy: instead of স্বঃ কাছা:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pratika not separately given.

<sup>6</sup> Read महिम्ना.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read भरद्वाजेषु.

<sup>8</sup> Read यष्ट्रव्यो.

<sup>9</sup> Read शतवनो.

<sup>10</sup> Read तस्य. What is written in the MS. is कवित्ततस्प.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Perhaps something missing; the word शातवनेयः to be added after पुत्रः. Perhaps also तस्मिन्.

<sup>13</sup> Read शतिनीिभ:

<sup>18</sup> Here there is the figure 13 to mark the end of the Sukta.

वैश्वानरः । वैश्वानरो महत्तया सर्वमनुष्यः सर्वा प्रजा अस्य भरद्वाजेषु यजनीयो दीप्तिमान् । शतवनो नाम कश्चित् । तस्य पुत्रः पुरुणीथः । तस्मिन् अयमित्रः शतसंख्याभिः स्तुतिभिः स्तूयते सत्यकर्मा । वैश्वानराग्नेः स्तुतिमात्रमिति ॥ (७)

## विद्वं युश्वसं विदर्थस्य केतुं सुपाव्यं दूतं सद्योर्थथम् । द्विजन्मानं रुयिमिव पश्चस्तं रातिं भेरङ्कगवे मातुरिश्वां ॥

विह्नम् । वोद्धारं यशस्वनं यज्ञस्य केतुभूतम् । स्रष्ठु प्रकर्षेण च योऽभिरक्षति सुप्रावि । तम् । ज्ञता । सद्योगमम् । द्विजन्मानं द्वयोलेंकियोररण्योर्वा जायमानम् । रियमिव प्रशस्तम् । यातिमभरन् मग्रवे मातरिश्वा । रातिः पुत्रः । मातरिश्वना भृगव आभृतस्सन् तस्य हि रातिभैवति ।

रातिः भृगूणामुच्छिजा किविकतुम् (ऋ. वे. ३. २. ४)

#### इत्युक्तम् ॥

अ Word not clear. In the text there is the word दूतम्.

¹ Read बोढारं.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perhaps to read स सुप्राज्य:. After ज्य something is wormeaten, perhaps a visarga is lost.

<sup>&#</sup>x27; Perhaps to read सद्योगन्तारम् .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> First written द्विजन्मनं. Then आ mark inserted below the line between न्म and नं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read रातिमभरत्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read भृगवे.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read रातिं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read म्रगूणामुशिजं.

विह्नं यशसम् । वोढारमिप्नं यशस्वनं यशस्य ध्वजभूतं सुष्ठु प्रकृषेण रक्षणीयं दूतं सद्यो गन्तारं द्वयोररण्योर्जायमानं धनिमव प्रशस्तं अभरत् भृगवे दिव आहृत्य मातिरिश्वा ॥ (१)

अस्य शासुरूभयासः सचन्ते ह्विष्मन्त जुशिजो ये च मतीः। दिवश्चित्पूर्वो न्यसादि होतापृच्छेचो विश्पतिर्विश्च वेधाः॥

अस्य । अस्य शासितुः सेवनमुभये कुर्वन्ति ।

श्रुतच्छासुरिव<sup>1</sup> वश्रिमन्या<sup>2</sup> (ऋ. वे. १. ११६. १३)

इति । हुतेन हविषा हवृहन्त । उच्छिषो देवाः वष्टेः इच्छन्ति सुन्वतः । ये च मर्ताः यजमानाः । दिवश्चिदादित्यादिपि पूर्व एवोषस्सु निषीदति होता आपृच्छच आप्रष्टव्यः प्रशस्तः । विशां पतिर्विश्च विधाता इत्यौषसमग्रिमाह । यदि वाशिहोत्रिकम् ।

उषो यदिमं समिधे चकर्थ (ऋ. वे. १. ११३. ९)

इति ॥

अस्य शासुः । अस्य शासनमुभये सेवन्ते हिवष्मन्त उशिजो देवाः । उशिग्वष्टेः कान्तिकर्मणः । ये च मर्त्याः । सोऽयं दिवोऽपि प्रतः होता प्रष्टन्यः विशां स्वामी नृषु स्थापितो मातरिश्वना विधाता इति ॥ (२)

<sup>1</sup> Read श्रुतं तच्छासुरिव.

<sup>&#</sup>x27; Read विध्वमत्याः

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> What is written is विश्रमन्येति.

<sup>&#</sup>x27; Read हविष्मन्त:

<sup>&#</sup>x27; Read उशिजो.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read दिवश्चिदादित्यादिप.

#### तं नन्यंसी हृद आ जार्यमानम्स्मत्सुंकीर्तिर्मधुंजिह्नमञ्याः । यमृत्विजो वृजने मार्जुषासः प्रयंस्वन्त आयको जीजनन्त ।।

तं नव्यसी । भृत् प्राणो भरतेः । तं नवतरा प्राणाज्जायमानमस्माकं सुकीर्तिः स्तुतिर्मादनज्वालमश्लीतु । यभृत्विजो वृजने युद्धे सङ्जाते मनु- ज्याणां हितकामा हविष्ठन्तो मर्त्या यज्ञार्थे जनयन्तीति ॥

तं नन्यसी । तमग्नि जायमानं मत्तो हृदयान्त्रिर्गम्य नवतरा सुष्टुतिः कीर्त्यमाना मादियतृजिह्वं न्यामोतु । यमृत्विजः उपद्रवे मनुष्येषु जाता हिवष्मन्तो गच्छन्तः तत्परिहारार्थं अरण्योर्जनयन्ति ॥ (३)

## जिश्वनपां<u>त्र</u>को वसुर्मानुषेषु वरेण्यो होतांघायि <u>विश्</u>व । दर्मुना गृहपं<u>तिदेम</u> आँ अग्निश्चेवद्रयिपतीं रयीणाम् ॥

उशिक् । उशिक् शोधको वासधिता मानुषेषु परीरणीयो होता निहितो विश्च विष्टेषु । दम्ना रक्षसां दमनो यस्य स दम्नाः ।

<sup>1</sup> Read हत् प्राणो हरते:

<sup>&#</sup>x27; Usually में is written as one म following another with a dot between them. Here it is written as a single म with a dot above. A dot above usually indicates that the letter is to be deleted. The latter word to be read as अशोत.

<sup>8</sup> Read यमृत्विजो.

<sup>&#</sup>x27; Read हविष्मन्तो.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read वासयिता.

<sup>6</sup> Read वरणीयो. Folio 38a ends here.

<sup>ि</sup> विश्व mostly worm-eaten. Only bits remaining. Only a conjecture.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The first letter mostly worm-eaten. वि only a conjecture. Perhaps to read निविध्य.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Perhaps to read दमनमनो.

रक्षोन्नेषु हि मन्त्रेषु पदमिदं प्रयुज्यते । अपिच युद्धिक्केषु स्केषु । यास्क-स्त्वाह—दमूना दममना वा दममानमना वापिवा दम इति गृहनाम । दमेराकर्षणार्थात् । आकारान्तः पादः । स्वरेभ्युद्ये पदान्त आकार ति प्रगृह्यं भवति । सर्वत्र चाथ न्यायोऽनुसन्धेयः । तत्रामिर्भुवद्भूत् मातदिरिश्वना भूतः । रियपती रयीणाम् ।

नि काव्या वेषसः (ऋ. वे. १. ७२. १)

इत्यत्र शिभुवदिति <sup>8</sup> लेट् । इह तु भूतापदेश इति । तत्र 10 न विस्रष्टः ॥

उशिक् पावकः। कामयिता शोधयिता मनुष्येषु वासयिता देवः सन् वरणीयो निहितो निविधेषु। दममना गृहे गृहपतिः सोऽयमग्निर्भवति रयीणां रयिपतिः॥ (४)

¹ द्ममा in tact. Then two letters broken off. नम only a conjecture.

<sup>&#</sup>x27; नापि clear. Then next letter broken off. ना only a conjecture. There is a small downward stroke, which cannot belong to न. It can belong only to न, त etc. The letter actually written, uncertain.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> See दसूना दसमना वा दानमना वा दान्तमना वा। अपि वा दम इति गृहनाम। तन्मना स्यात् (नि. ४. ४.)

<sup>4</sup> First written आकारनत: Then आ mark inserted below the line between ₹ and न्त:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perhaps to read इति. Yet meaning not clear.

<sup>6</sup> Read चायं.

<sup>7</sup> Read मातरिश्वना,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> व्या not clear. Looks like व्या also.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read अग्निर्भुविदिति. This is the third pada in R. V. 1. 72. 1.

<sup>10</sup> Or is it to read ततो ?

तं त्वां व्यं पतिमम्ने रयीणां म शंसामो मृतिभिगोतिमासः । आश्चं न वाजंभरं मुर्जयन्तः मातम्क्षू धियावसुर्जगम्यात् ।।

स्पष्टार्थोत्तरा । आशुरश्वा । वाजंभरोऽत्रं य आहरति । मार्जजनं अश्वस्य पृष्ठे भवति । तत्रामिसंमार्गे ।

क्षिपन्त  $^{5}$  उदमृक्षन्त पज्राः  $^{6}$  (ऋ. वे. १. १२६. ४) इति  $^{7}$  ॥

तं त्वा वयम् । तं त्वां वयं पतिमग्ने रयीणां प्रशंसामः स्तुतिभि-गोतमाः । अश्वमिवान्नस्याहर्तारं पाणिना स्पृशन्तः सादिनः । यथाग्निरस्मिन् छोके आहृतः तदुक्तं सूक्ते ॥ (५)

## अस्मा इदु प त्वसे तुराय प्रयो न हर्मि स्तोमं माहिनाय। ऋचीषमायाधिगव ओहमिन्द्राय ब्रह्मणि राततमा।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The verse No. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perhaps to read পায়ুখে:

<sup>3</sup> Read मार्जनं.

<sup>&#</sup>x27;The first letter must be জ. I am not sure if what is written is জ or ন. It looks like ন. But it can be জ also.

<sup>े</sup> Read कक्षीवन्त.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> সা completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Here there is the figure fourteen to mark the end of the sūkta.

अस्मै । अस्मा एव प्रहरामि वृद्धाय क्षिप्रायान्नमिव स्तोमं महते । तत्र निरुक्तम् । ऋचीष ऋचा समः । अधिगुरद्धृतगमन इति । यः स्तुत्या समः कर्मभिः स ऋचीषः सत्यमन्त्र । ओमं वहेः । य इन्द्रं प्रापयति । इन्द्राय हि स्तोत्राणि स्तोतृमिरत्यन्तं दत्तानि भवन्तीति ॥

अस्मा इदु । इन्द्रायेव वृद्धाय प्रभरामि शत्रूणां हिसिन्ने अन्नमिव स्तोन्नं महते स्तुत्या समाय अधृतगमनाय वहनसाधनं इन्द्राय स्तोत्राण्यत्यन्तं स्तोतृभिर्दत्तानि ॥ (१)

## अस्मा इद् प्रयं इ<u>व</u> प्र यंसि भराम्याङ्गूषं वाधे सुद्वक्ति । इन्द्राय हुदा मनेसा मनीषा प्रताय पत्ये धियो मर्जयन्त ॥

अस्मै । अस्मा एवान्नमिव प्रयच्छामिव<sup>6</sup> । तदेवाह । भराम्याङ्गूषं स्तोत्रं बाधितुं सपन्नान् सुप्रवृत्तमन्यूनानधिकम्<sup>7</sup> । आगूष आंघोषः पर्याप्तपोषः <sup>8</sup> ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read ऋचीषम.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See स्तवे वज्यूचीषमः । स्त्यते वज्यूचा सम: (नि. ६. २३) and तुभ्यं श्लोतन्त्यधिगो शचीवः। अधृतगमनकर्मवन् (नि. ५. ११).

<sup>3</sup> Read ऋचीषम:

<sup>&#</sup>x27; Read सत्यमन्त्र:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read ओहं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The final व not wanted. Evidently a mistake due to मिव in अन्नमिव just before.

<sup>&</sup>quot; अन्यूनाधिकम् is enough.

<sup>8</sup> Read आङ्गूष आघोषः

<sup>9</sup> Read पर्याप्तघोषः

बाधो मरुतो अह्वाम देवान् (ऋ. वे. ६. ५०. ४)

इत्यकारान्तो युद्धवचनोऽन्तोदात्तः । इन्द्राय हृदयेन मनसा च मनीषया च पुराणाय पतये थियः स्तुतीः संस्कुर्वन्ति स्तोतारः । हृत् हरतेः । मनो मनेरिति ॥

अस्मा इदु । अस्मा एवान्नमिव स्तोत्रं प्रयच्छामि । भरामि स्तोत्रं वाधित्रे सुप्रवृत्तम् । इति प्रथमपादोक्तं एवोक्तम् । इन्द्राय हृदादिभिः पुराणाय पालयित्रे कर्माणि संस्कुवन्ति ॥ (२)

## अस्मा इद् त्यम्रिपमं स्वर्षी भराम्याङ्गूषमास्येन । मंहिष्टमच्छोक्तिभिर्मतीनां सुष्टक्तिभिः सूरिं वाष्ट्रधर्ये ॥

अस्मै । अस्मा एव तमुपमं प्रशस्तं उपमां प्रशस्तं उपमानभृतं स्वर्षो धनस्य दातारं भराम्याङ्गूषमास्येन । दात्रममच्छोक्तिभिः सूरिं वावृध्यै वर्धनीयमहं च स्तोमीति ॥

अस्मा इदु । अस्मा एव तमुपमानभूतं सर्वस्य दातारं भरामि स्तोत्रमास्येन दातृतमं स्तुतीनामभिमुखोक्तिभिः सुप्रवृत्तैः प्राज्ञं वर्धयितुं आङ्गूषं भरामीति ॥ (३)

#### अस्मा इदु स्तोमं सं हिनोमि रथं न तष्टेव तिसनाय। गिरश्च गिनीहसे सुरुक्तीन्द्राय विश्वमिन्वं मेघिराय।।

<sup>1</sup> Read बाधे.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In R. V. 6. 50. 4. बाधे has accent on धे.

³ उपमां प्रशस्तं not wanted.

<sup>\*</sup> Read दातृतममच्छोक्तिभिः

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read वाब्धध्ये.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read स्तौमीति. The words मतीनां धुरुक्तिभः not commented

अस्मे । अस्मा एवाहं स्तोमं संप्रेरयामि रथमिव तष्टा रक्षकाः तित्सनारयतनाय रथजीवनाय स्वामिने । सिनमन्नं सिनाति भूतानि । गिरश्चल ऋचश्च गीर्मिरुह्यमानाय सुप्रवृत्ताः । अपिच इन्द्राय विश्वमिन्वं प्रहरामि मेघाविने । विश्वं यत् प्रीणयति तद्विश्वमिन्वं हविश्वेति ॥

अस्मा इदु । अस्मा एवाहं स्तोत्रं संप्रेरयामि रथमिव संस्कर्ता निष्कृत-मन्ते । तत्सिनाय तेन यो बाधते तस्मै स्वामिने । गिरश्च केवला गीर्भिरुह्यमानाय सुप्रवृत्ताः संहिनोमि इन्द्राय सर्वस्य प्रीणनं हिवश्च यज्ञार्हाय ॥ (४)

## अस्मा इद् सिप्तिमव श्रवस्येन्द्रायाकी जुहा है समेखे। वीरं दानौकेसं वन्दध्यै पुरां गूर्तश्रवसं दर्माणम् ॥

अस्मे । अस्मा एवाश्वमिवानेच्छया र + इन्द्राय शक्तं मन्त्रं याचा संयोजयामि । वीरं दाननिलयं वदनीयं पुरां दारकं उद्गूर्णानं स्तोमि । वन्दध्ये इत्याख्यातमिति यास्कं दर्शनमिति ॥

<sup>2</sup> Perhaps to read only तिसनाय.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read तक्षकाः

<sup>&#</sup>x27; completely worm-eaten. The final ত not wanted. There is an anusvāra or সা mark after this ত which is completely worm-eaten. Perhaps some word, ইনতা missing.

 $<sup>^4</sup>$  Folio 38b ends with एवा. The letter य in या slightly wormeaten. It may as will be घ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> After ₹ a letter completely worm-eaten. The word not clear.

<sup>6</sup> Read अर्क.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Perhaps to read वाचा.

<sup>8</sup> Read वृन्दनीयं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> The औ mark in स्तौ completely and मि partly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> The expression यास्कं दर्शनं rather unusual; not traceable to the Nirukta.

अस्मा इदु । अस्मा एवाश्विमिवानेच्छया इन्द्राय स्तोत्रं वाचा संश्लेषयामि । वीरं दाननिल्यं असुरपुराणां दारियतारं वन्दितुमुद्गूर्णानं समझे इति ॥ (५)

## अस्मा इद् त्यष्टां तक्षद्वज्ञं स्वर्यस्तमं स्वर्ये १ रणाय । द्वत्रस्यं चिद्विदयेन मभै तुजन्नीशानस्तुज्वता कियेधाः ॥

अस्मै । अस्मा एव त्वष्टाकरोद्घज्रं सुकर्माणां भैरणीयं युद्धार्थम् । वृत्रस्य चित् वृददिवन्दत् । अभिवा वेदनार्थो विदिः । मर्म येन हिंसन्त्री-शानो हिंसको निकयेथा मबलवान् । कियतो बलस्य धत्तेति यास्कः ॥

अस्मा इदु । अस्मा एव त्वष्टाकरोत् वज्रमतिशयेन शोभनकर्मयुक्तं अच्छतया शब्दकुशछं युद्धाय । वृत्रस्य चिद्विदत् येन वज्रेण द्युस्थानं हिंसन् ईश्वरो हिंसित्रा वज्रेण कियतो बलस्य धारयिता इति बलवन्तमाहेति ॥ (६)

## अस्येदुं मातुः सर्वनेषु सुद्यो महः पितुं पीपवाश्चाविन्नां। मुषायद्विष्णुः पचतं सहीयान् विध्यद्वराहं तिरो अद्विमस्तां।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The second स in स्त completely and ण partly worm-eaten. Read सुकर्मणां.

<sup>&#</sup>x27; सुकर्मणां प्ररणीयं must be the explanation of स्वपस्तमं स्वर्धे. Perhaps something missing.

<sup>3</sup> Read विदद्विन्दत्.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read अपिवा.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The initial 7 not wanted.

 $<sup>^6</sup>$  The initial  $\pi$  not wanted. Or does Madhava have a different reading in the text?

<sup>7</sup> Read धर्तेतिः

<sup>8</sup> Yāska has: कियेधा: कियद्धा इति वा कममाणधा इति वा (नि. ६. २०).

अस्येद् । अस्येद् निमातुः सवनेषु सद्यो महान्तं पानीयं सोमं चारूणि चान्नानि पविवान् यजमानः । प्रेरयतीति शेषः । अपिवा पविवान् विष्णुः । पचनीयमिन्नं इन्द्रस्य स्वभूतं सहीयान् । तं वराहरूपं विष्णुमिन्द्रो विष्णुमिन्द्रो विष्यक्तिरो वज्रं क्षेप्ता । वराहोऽयं वा ममोषः । सप्तानां गिरीणां अध्वर्युर्ज्ञाह्मणं अनुसन्धेयम् । अथवा अयमत्रार्थः । अस्येव मातुः सवनेषु सोममन्नानि च संभावति । स सोमं पिवानविध्यद्वराहमिति ।।

अस्येदु । अस्येवेन्द्रस्य जगतो निर्मातुः स्वभूतेषु सवनेषु सद्य एव महत् पानीयं सोमं पपिवान् चारूणि चानानि । चरुपुरोडाशादीनि भक्षयित्वा मुषितवान् वराहरूपो विष्णुः पचतमन्नं असुरपुराणां स्वभूतं बलं वा वराहम-विध्यत् इन्द्रस्तिरो वज्नं क्षेप्ता । वराहो मेघो वराह एव वा । वराहोऽयं वा महिषः । सप्तानां गिरीणां परस्तात् वित्तं वेद्यमसुराणां विभित्तं इति ब्राह्मणं अध्वर्युभ्योऽवगन्तव्यम् ॥ (७)

#### अस्मा इद् प्राश्चिद्देवपंद्वीरिन्द्रांयार्कमहिहत्यं ऊवः। परि द्यावापृथिवी जभ्र उर्वी नास्य ते महिमानं परि ष्टः।।

<sup>1</sup> Read निर्मातुः

² Read प्रिवान्.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> It is not certain if what is written is पपि or पनि. Read पपिनान्

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read पचनीयमनं. The word मुषायन् not commented.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Repetition of विष्णुमिन्द्रो not wanted.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read विध्यत्तिरो.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read मेघ:

<sup>8</sup> Add इति after this word.

<sup>9</sup> Not traced.

<sup>10</sup> Perhaps to read संभावयति.

अस्मै । अस्मा एव मा गमनस्वभावा गायत्र्याद्या देवपत्न्यः इन्द्रा-यार्चनीयं मन्त्रं हरतेऽरक्षन् अस्तुवन् अभिहनने उद्युक्त इत्यर्थः । शाक-ल्यसरूपुरादिपदेऽन्तस्विते परिगृह्णाति ।

नास्य ते महिमानं परि ष्टः ।

इति ।

वस्वीन्नो अत्र पत्नीरा धिये धुः (ऋ. वे. ५. ४१. ६)

इत्यादिष्विन्ततः" स्थितं च धुरिति पदं च परिगृह्णाति ।

हर्तेव गर्भ स्विमच्छयो 10 धुः (ऋ. वे. ५. ५८. ७)

इति न परिगृह्णाति ।

प्रति श्वसन्तमव दानवं हन् (ऋ. वे. ५. २९. ४)

परिगृह्णाति 11 ।

नव<sup>12</sup> च देह्यो हन (ऋ. वे. ६. ४७. २)

¹ ৰ is usually written as a double ৰ with a dot above. Here there is only one ৰ. It is doubtful if there is a dot above. It has got mixed up with the bottom portion of the letter in the line above, if at all a dot has been put.

<sup>2</sup> There is no need for the word इस्ते.

3 Read अहिहनने.

' Perhaps to read शाकल्यस्त्पुरादिभदेऽन्त:स्थिते.

<sup>5</sup> The last pada here.

Read atali.

<sup>7</sup> Read इत्यादिष्वन्ततः

\* This = not wanted.

<sup>8</sup> Read भर्तेव.

10 Read स्वमिञ्छवो.

" Add sa before this word.

<sup>12</sup> The pāda begins वि नवतिं नव.

परिगृह्णाति । सर्वत्र निदानं समयानुक्रमण्यां उक्तमिति । सोऽयन्द्यावा-पृथिवी स्मृते परिहरति महिम्ना । नास्य ते महिमानं परिभवतः ॥

अस्मा इदु । अस्मा एव स्त्रियो देवपत्न्य इन्द्राय स्तोत्रमिहहननेऽरक्षन् । अस्तुवित्तर्यर्थः । सोऽयं तेजसा द्यावापृथिवी परिहरित । नास्य ते महत्वं परितो भवतम् ॥ (८)

अस्येदेव प्र रिरिचे महित्वं दिवस्पृथिव्याः पर्यन्तरिक्षात् । स्वराळिन्द्रो दम् आ विश्वमूर्तः स्वरिरमेत्रो ववक्षे रणांय ॥

अस्य । अस्यैव महत्वं त्रिभ्यो लोकेभ्योऽतिरिक्तमासीत् । परिः पञ्चन्यर्थः रफुटीकरोति । स्वराळिन्द्रो दमे विश्वैर्गूर्तः आभृतः । स्वरिः शोभनारिः ।

अकवारिं दिव्यं शासिमन्द्रम् (ऋ. वे. ३. ४७. ५)<sup>7</sup> इति । अमित्रो<sup>8</sup> ववक्ष्ये<sup>8</sup> रणाय उद्यते युद्धार्थिभिः ॥

अस्येदेव । अस्येव महत्वं त्रिभ्योऽिप लोकेभ्यः प्रकर्षेणातिरिक्तमासीत् । परिः पञ्चम्यर्थं स्पुटीकरोति । स्वयमेव राजेन्द्रो गृहे च सर्वेराहूतः शोभनािरः अमत्रो महान् गच्छति युद्धार्थम् ॥ (९)

<sup>1</sup> Here add इति and also न before this word.

<sup>&#</sup>x27;य in या completely worm-eaten. This is the seventh of the twelve Anukramanis of the author. See note 3 on p. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सोड्य completely worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>&#</sup>x27; Read विस्तृते.

<sup>े</sup> Read पश्चम्यर्थे.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> श्रे mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> This appears also in R. V. 6. 19. 11.

Read अमन्नो.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read वनक्षे:

## अस्येदेव शर्वसा शुषन्तं वि वृश्वद्वज्जेण द्वत्रमिन्द्रः। गा न ब्राणा अवनीरमुश्चद्भि श्रवी दावने सर्वेताः॥

अस्य । अस्येव बलेन शुष्यन्तं विवृश्चद्वज्ञे वृत्रमिन्द्रः । गा व चोरहृता प्रावृणा वृत्रेण वृता अवनीरपोऽमुश्च । अतिप्रापयति चान्नन्दावने दान्ने धनमानाय सचेताः तैनैकचित्तः ॥

अस्येदेव । अस्येव बलेन शुष्यन्तं विवृश्चद्वज्ञेण वृत्रमिन्द्रः । गा इव संहता नदीः वृत्रादभ्यमुश्चत् । इमं लोकं प्रत्यपातयदन्नस्य दानाय मनुष्याणां सचेताः सन्निति ॥ (१०)

अस्येदुं त्वेषसां रन्तु सिन्धंवः परि यद्वजेण सीमयंच्छत् । ईश्चानकृहाशुषे दश्वस्यन तुर्वीतये गाधं तुर्विणः कः ॥

अस्य । अस्यैव वें बलेन स्वे स्वे स्थाने रमन्ते सन्धवः 10 । पर्ययच्छत्

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read विदृश्चद्वज्रेण.

² Read गा इन.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps to read only नाणा.

<sup>4</sup> Read अवनीरपोऽस्चत्.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read अभिप्रापयति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> After আসন্ব there is a break in the leaf and about four or five syllables are missing. But in the transcript prepared a few years ago আসনবাৰ বালন is seen. আ is in tact. Reading uncertain.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Folio 39a ends with यजमा. The letters नाय on the next page completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> सचे mostly worm-eaten.

<sup>9 &</sup>amp; completely worm-eaten.

<sup>10</sup> Read सिन्धव:

सीमेनाम् । सिन्धून् यतो वज्रेण । ईशानकृत् आत्मानमीश्वरं कुर्वन् । बलरक्षणे दाशुषे प्रयच्छन् कुर्वीतये उदके गाधिय तस्मिन् गाध-स्थेल क्षिपोऽकार्षीः ।

त्वं महीमचर्नि 1º निश्वसेनाम् 11 (ऋ. वे. ४. १९. ६)

अस्पेदु । अस्पेव दीतेन बलेन कूलयोरन्तं नद्यो न गच्छन्ति यस्मादसौ वज्रेण नदी: सर्वतः अयच्छन् । ऐश्वर्यं यजमानाय परिमच्छन् तुर्वीतये गाधे उदके स्थिताय ऋषये स्थलं कृतवान् शत्रूणां तारकः ॥ (११)

#### अस्मा इदु प्र भेरा तृतुंजानो हुत्राय वज्जमीश्चानः कियेधाः। गोर्न पर्व वि रदा तिरुश्चेष्यन्नणीस्यपां चुरध्यै।।

- ¹ It is not certain if the last syllable is नन् or नाम्. After न the mark following is partly worm-eaten. What remains can be a part of either. नाम् is a nearer approximation.
- <sup>2</sup> What was orignally written is वज्रेणशानकृत. Then ए mark inserted below the line between ज़े and ण and we have वज्रेणशानकृत.
  - <sup>3</sup> व mark in श्व completely worm-eaten.
  - ' कुर्वन् partly worm-eaten.
  - <sup>5</sup> रक्ष partly and दाश mostly worm-eaten.
  - <sup>6</sup> This word mostly worm-eaten.
  - <sup>7</sup> Read तुर्वीतये.
- 8 After कुर्वीत the leaf is broken and about four or five syllables missing. In the transcript made some time back is written कुर्वीत्य उदके . . . य. Now उदक lost. After the break आ mark and घि clear. Then one letter missing. Then there is य in the next line. Reading uncertain.
- <sup>9</sup> घ after गा mostly worm-eaten. Read गाधस्थले. After स्थेल there is some mark, perhaps an anusvāra, which is worm-eaten.
  - 10 Read महीमवर्नि.
  - 11 Read विश्वधेनाम्.

अस्मै । अस्मा एव प्रहर¹ त्वरमाणो वृत्राय वज्रमीशानः क्रियेथाः क्रियद्धा² इति वा क्रममणाधा³ इति वा⁴। गौरिव विरद⁵ पर्वाणि तिरश्चीनं मेघस्येष्यन्नण्यांस्यपां शरणायेति । निरुक्तम् । इष्यन् प्रेरयन्नणींसि द्वाराणीति ॥

अस्मा इदु । अस्मा इदु प्रभर त्वरमाणो वृत्राय वन्नमीञ्चानः कियतो बलस्य धारयिता । गौरिव पर्वाणि विरद तिरश्चीनं वृत्रं प्रेरयन् उदकमार्गादपां चरणाय ॥ (१२)

## अस्येदु प्र ब्रूंहि पूर्व्याणि तुरस्य कर्मीणि नन्यं जन्यैः । युधे यदिष्णान आर्युधान्यृद्यायमाणो निरिणाति शत्रून् ।।

अस्य । अस्यैव ब्रूहीति हतः 10 । प्रज्ञानि क्षिप्रस्य कर्माणि । सोऽयं

<sup>1</sup> Perhaps to read प्रभर.

<sup>2</sup> Read कियेधाः कियद्वा.

<sup>3</sup> Read ऋसमाणघा.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See note 8 on page 463.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> वि completely worm-eaten.

<sup>6</sup> After तिरश्च the leaf broken and about four or five syllables lost. In the transcript made some time back is found तिरश्चीनं मेघस्ये etc. Now, स्ये is in tact. The letters in between lost. Read मेघस्येडयज्ञणी-स्यपं. In ण्यां the anusvāra juts out into the margin; perhaps a later addition. स्यपं mostly worm-eaten. Only a conjecture.

<sup>7</sup> Read चरणायेति.

<sup>8</sup> Written प्रेरयन् नर्णीस and not with the double न्न.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nirukta has only इष्यन्नणींसि अपां चरणाय (नि. ६. २०).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> The text has प्रज़ूहि. Passage not clear. Perhaps to read प्रज़ूहि स्तोतः

स्तुत्यो भवत्युक्थैः । सोऽयं स्तुत्यो भवत्युक्षैः । योधनार्थं यदायमायुषानि प्रेरयात् हिंसन् शत्रुनुपक्षयति ।।

अस्येदु । अस्यैव प्रबूहि स्तोतः प्रत्नानि क्षिप्रस्य कर्माणि । स्तुत्यो ऽयमुक्थैः । यदायं युद्धायायुधानि प्रेरयन् शत्रून् हिंसन् युद्धाद्गमयति तदा प्रबूहि इति ॥ (१३)

#### अस्येदुं भिया गिरयंश्व ह्ळ्हा द्यावां च भूमां ज्रुषंस्तुजेते । उपों वेनस्य जोग्रंवान ओणि सुद्यो भ्रंबद्दीयाँय नोघाः ॥

अस्य । अस्यैव हयेन पर्वता अपि हढाः स्वस्थाने तिष्ठन् द्यावा-भूमि च जनुषः प्रादुर्भूतादस्मात् कम्पेते । वेनस्य कान्तस्यासौनिमवर्णि उपजोगुवानः कीर्तयन् सद्य एव भवतु वीर्याय वीर्यवान् भवतु । नोधा नवनं दथातीति ॥

अस्येदु । अस्यैव भयेन पर्वताश्च दृढाः स्वस्थाने तिष्ठन्ति द्यावाभूमी च प्रादुर्भूतात् कम्पेते । कान्तस्येन्द्रस्य रक्षणं उपोच्चारयन् सद्य एव भवतु वीर्याय अयं नोधाः ॥ (१४)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This passage, which is a repetition, not wanted.

<sup>&#</sup>x27; Read प्रेरयन्.

³ It is very doubtful if what is written is हिंसश्चित्र्नुपक्षयित or हिंसश्चित्र्नुपक्षयित. Read शत्र्नुपक्षपयित.

<sup>4</sup> Read भयेन.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read द्यावाभूमी.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The आ mark in का completely and the letter न्त mostly worm-eaten. Read कान्तस्योणिमवनं.

<sup>&</sup>quot; ₹ completely worm-eaten.

<sup>8</sup> Perhaps to read नवधनं

#### अस्मा इदु त्यद्रनुं दाय्येषामेको यद्वते भूरेरीशांनः । त्रैतंश्चं सूर्ये पस्पृधानं सौवंश्च्ये सुष्विमावदिन्द्रंः ॥

अस्मै । अस्मा एव तत् स्तोत्रमनुदाय्येभिः । एको यद्धौ भूरिधकनमीशानः । प्रावदै + कतरमृषिं सूर्ये स्पर्धमानम् । सौपश्च्ये सुष्वमभिषोतारं इन्द्रः । स्वश्वस्य राज्ञः सूर्यः पुत्रो बभूव । तेन सहै-तशस्यर्षरभवद्युद्धमिति ॥

अस्मा इदु । अस्मा एव तत् स्तोत्रं एषां स्वभूतं अन्वदायि । यस्मादयमेक एव धनं प्रयच्छति भूरेरीश्वरः । प्रावदेतज्ञं नाम सूर्ये स्पर्धमानं स्वश्वस्य पुत्रे अभिषोतारमिन्दः ॥ (१९)

### प्वा ते हारियोजना सुद्वक्तीन्द्र ब्रह्माणि गोर्तमासो अक्रन् । ऐपु विश्वपेशसं धियं धाः मार्त्मक्षू धियावसुर्जगम्यात् ।।

एव | भिरी वध्य योजनी प्राप्यकी सहारियोजनः। एवान्ते हारियोजन सुवृक्तानीन्द्र ब्रह्माणि गोतमासो अकन्।

¹ Written यद्दधौ and not with the double इ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read भूरिधनमीशान:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read प्रावदेतशमृषि. Between दे and क there is space for a letter; but the portion is completely worm-eaten.

<sup>&#</sup>x27; Read सीवश्ब्ये. The letter सी completely worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read सुष्त्रिमभिषोतारं.

<sup>6</sup> Read Etl.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read यस्य.

<sup>8</sup> Read प्रापको.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read एवा ते.

आया एषु गौतमेषु विश्वरूपां घिनं धनम्। अपि वा कर्नैव घीरिति॥

> अध मतिंगहनार्थो व्याकृतोऽध्याय इत्थं नतिपुण इह कश्चिद्दश्यते मृग्यमाणः । कृतमपितिरपि दैवादर्बुदे मानवः स्यात् पुरुषमृगविधानं चाश्वमेधे हि मृष्टम् ॥

एवा ते । एवं ते हरी प्रापयितारौ यस्य तस्य सुप्रवृत्तानि इन्द्र स्तोत्राणि गोतमा अऋन् । कृतेषु च एतेषु विश्वरूपां बुद्धिमाधाः । प्रायेण स्तुतिमात्रं सूक्तं इति ॥ (१६)

> इत्थं चतुर्थमध्यायं व्याकरोत् प्रथमेऽष्टके । अष्टकस्य कुळे जातो माधवो वेङ्कटात्मजः ॥

#### चतुर्थोऽध्याय:

<sup>1</sup> Read आधा.

<sup>2</sup> Read गोतमेषु.

<sup>3</sup> Read धियं.

<sup>&#</sup>x27; Read अयमतिगहनाथीं.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Written इत्थन्नतिपुण. Perhaps to read. न निपुण.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read कृतमतिरपि. The second पि mostly worm-eaten.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Here there is no mention of the end of the adhyāya. The pratika of the next, प्र मन्महे follows this.

# THE SĀMĀNYA VEDĀNTA UPANISAD-S

#### TRANSLATED INTO ENGLISH

(ON THE BASIS OF THE COMMENTARY OF S'RÎ UPANIŞAD-BRAHMA-YOGIN)

BY

T. R. S'RĪNIVĀSA AYYANGĀR, B.A., L.T. (Retired Head Master, Kalyāṇa-sundaram High School, Tanjore)

AND EDITED BY

PAŅDIT S. SUBRAHMAŅYA S'ĀSTRĪ, F.T.S.

THE ADYAR LIBRARY

#### THE AKŞY-UPANIŞAD

[This Upanisad, which is the Seventy-second among the 108 Upanisad-s and forms a part of the Kṛṣṇa-yajur-veda, after dealing with the Cākṣuṣmatī-vidyā, ends with a description of the imperishable Paramākṣara, "Om", manifesting itself in seven stages.]

#### KHANDA I

#### THE CAKSUSMATI-VIDYA

Then, (after growing despondent over the persistence of worldly attachment), the Lord Samkṛti went to the solar world and prostrating himself before that Aditya (abiding in the solar region), chanted in praise of him, with the Cākṣuṣmatī-vidyā, (as follws): "Om! Salutation unto the Lord S'rī Sūrya, (to thee) the Akṣi-tejas, (the bestower of the power of vision to the eyes), salutation! Om! Salutation unto the traverser of the etherial regions! Om! Salutation unto the leader of great hosts! Om! Salutation unto Inertia! Om! Salutation unto Mobility! Om! Salutation unto Rhythm! (Rescuing) me from the state of non-existence, (which is apart from the Brahman), lead me on to

the state of (supreme) existence, (which alone is the Brahman). (Similarly), (rescuing) me from the darkness (of the ignorance of the Brahman), lead me on to the radiance (of the knowledge of the Brahman) (Likewise), (rescuing) me from death (of the form of error of judgment relating to the Brahman), lead me on to (Videha-mukti), the immortality, (which is the culminating point of the attainment of the Brahman). The Lord, that scorches, (with his hot rays, the ooze of ignorance of the Atman, common to all beings). (thou art) the embodiment of cleanliness. The Lord Hamsa (of the form of the innermost Atman non-differentiated from the Paramatman), (thou art) the embodiment of cleanliness (and the exact counterpart of the Iīvātman). This Sūrya, the thousand-beamed, manifesting himself in a hundred directions, becoming (the sole source of) life-giving energy to all living beings, rises (in the firmament every day). Him, whose form embraces the entire Universe, who is possessed of compassion, the Sun (of the form of the Virat-purusa), full of nectar, that radiant form that shines (in all his glory), (I contemplate upon always, in the attitude, "The Hamsa, I am He"). Om! Salutation unto the Lord, Sri Sūrya, the son of Aditi, the bestower of the power of vision to the eyes! (May thy insufferable) host, the host (of beams, not scorch me, I beseech thee! Pray bring peace unto my mind, by ridding it of the delusion brought on by things other than the Atman). Svaha!-thus". Being praised thus by (the chanting of) the Caksusmatī-vidyā, (the Lord) Sūrya-nārāyaņa,

very much pleased, spoke thus: "Which-ever Brāhmaṇa recites the Cākṣuṣmatī-vidyā every day, for him there will be no affliction of the eyes. In his family there will be no blind one, after the successful accomplishment of the Vidyā. He who knows thus, becomes a great man."

#### KHANDA II

#### THE REAL FORM OF BRAHMA-VIDYA

Then Samkrti asked Āditya thus: "Pray relate unto me O Lord! the Brahma-vidyā." Āditya replied unto him thus: "I shall presently relate O Samkrti! about the knowledge of the truth, which is rarely attainable (by any one). Listen. By the thorough knowledge of it alone, thou wilt become a Jivan-mukta. Looking upon (the Brahman), the all, the one, the originless, the quiescent, the endless, the constant, the wasteless, which, in reality, is of the form of supreme sentience, (in the attitude, "I am the Brahman"), do thou remain quiescent, and at ease." (1, 2)

## YOGA, THE EXPEDIENT TO BE ADOPTED FOR THE ATTAINMENT OF THE BRAHMA-VIDYA

The transconscious, inartificial dissolution of the mind, they know as Yoga. Do thy deeds, taking thy stand on such Yoga, but never do (them) in an insipid manner.

(3)

#### THE FIRST STAGE OF YOGA

(The seeker) inwardly develops detachment day by day, from the impressions remaining subconsciously in his mind, left (by objects of sensual pleasure;) (at first. his mind is rendered free from passion and desire of all sorts, due to the influence of religious merit. accumulated through thousands of past incarnations and association with the virtuous; thence, there dawns in him immediately the knowledge that the Brahman alone is the truth and every other thing is an unreal phantom; and last of all there develops in his mind a strong aversion to carnal pleasures and worldly ties, indeed to everything other than the Brahman, even as to vomited food, urine and faeces). He takes to actions with a lofty purpose, worthy of being dedicated unto Isvara and delights in them every day, but always hesitates about doing vulgar and stupid deeds. does not enter into discourses (with others) on vulnerable points and devotes himself to righteous causes. He sets about his tasks in a gentle manner, without causing distress to others, is ever afraid of sinful actions, does not hanker after enjoyment and makes use of words replete with friendly and affectionate sentiments, soft and appropriate, and suited to the place, time (and occasion), (in conversation). He makes himself useful to the virtuous, by thought, deed and word. He makes a thorough and careful study of the S'astra-s every day, getting at them from whichsoever a source. By doing so, this (seeker) attains the first exclusive stage (of Avedana-yoga). He who earnestly investigates, in this manner, regarding the crossing of (the ocean of) worldly existence, is verily known as the (successful) attainer of the stage (of detachment) and any other is (merely) known as an Arya (in name). (4-10)

#### THE SECOND STAGE

(The seeker), who has reached the next stage of Yoga, known as Inquiry, seeks, as his asylum, eminent Pandita-s (professors) known for their lucid oral expositions relating to the austerities connected with righteous conduct, as laid down in the Sruti-s and the Smrti-s, as well as with Dharana and Dhyana. Having acquired a knowledge of the proper division of words and the construing of their significance and also assimilated (made his own) whatever has been imparted (by the Guru), he knows how to draw inferences (with discernment), relating to what ought to be done and what ought not to be done, even as the master of the house does about his household (affairs). He gives up, little by little, going beyond the limit (in the indulgence) of infatuation, self-conceit, spite, covetousness and delusion and having recourse to them in his external affairs, even as a snake casts off its slough. With his mind cultivated in this manner, in due course, as a result of his study of the S'astra-s, service of his Guru and association with the virtuous, he gains knowledge of all things with their secrets, leaving (10-14)nothing.

#### THE THIRD STAGE

Then (the seeker) falls upon the third stage of Yoga, known as Non-concern, even as a lover does on his bed of flowers (in his nuptial chamber), bringing his steady intellect to bear on the words of the Sastra and their significance. Resorting to a bed or seat of stone, he wears out his lengthening life-time by (listening to) the series of discourses relating to the Atman. (rendered sweet) in the calm atmosphere of hermitages. By loitering about the wood-lands, so well known for the beautiful relaxation (they afford) to the mind, (the seeker), with the balanced frame of mind, spends his time comfortably, as a result of the mental ease derived from non-concern. By the practice of the wholesome (precepts laid down in the) S'astra-s and by the performance of austerities endowed with religious merit. an insight, in the actual setting, into (the real character of) beings, is clearly revealed (to the seeker). Having attained the third stage, (the seeker) awakened, himself experiences (things in their proper perspective). (15-19)

#### Non-concern of Two Kinds

Non-concern is of a two-fold character. Listen to this, its differentiation. This Non-concern is of two kinds: ordinary and extraordinary. The non-clinging to things in the attitude, "I am not the doer, nor the enjoyer, nor the person liable, nor the person affecting

(others)", is known as ordinary Non-concern. "All (the consequences) brought about by one's past Karma or what should be attributed to Is'vara alone, whether they are characterized by pleasure or pain, in neither of them is there anything of my making, by any means. Enjoyments and non-enjoyments are verily great diseases. Prosperity and affluence (are) adversity and ruin. All kinds of attachment and concern are only (the precursors of) separation. Anguish and anxiety are but the diseases of the mind. Time is ever engaged in grasping with no consideration (all states of existence and making them pass away)." The abstinence from harbouring internally such ideas in the mind, (by the seeker), who has understood the import of the precept (of the Veda or the Guru), is what is known as ordinary Non-concern. Keeping far away (from the mind) the pondering over the meaning of the words, "I am not the doer. Is vara (alone) is the doer. Surely this is (the result of) my past Karma," that silence (non-response by the senses to the external stimuli of objects of pleasure), that posture (of remaining in the form of the innermost Atman), and that quiescence (the non-remembrance of being beside the Brahman) is what is known as extraordinary Non-concern. (20-26)

#### IN PRAISE OF THE FIRST STAGE

Sweet with satisfaction and delight, the first stage takes its rise, resembling a sprout encasing nectar within, just shooting out of the earth. This, when internally washed, is the sole source which yields the other stages as fruit. (The seeker) will thence attain the second and third stages. Of these stages the third is verily the most important, penetrating as it does all (the stages). The person becomes rid of all expectation of reward for pious deeds done by him, (once he attains that stage). (27-29)

#### THE FOURTH STAGE

When ignorance is obliterated by the practice of the first three stages, those that have attained the fourth stage look upon all things alike (in the same light). When monism gets confirmed and dualism is extinguished, those that have attained the fourth stage look upon the phenomenal world as a dream. (30, 31)

#### THE FIFTH STAGE

The first three stages form the waking state. The fourth is said to be the dreaming state. The mind (thereafter) gets dissolved, (attaining the state) akin to that of the vanishing pieces of autumnal clouds. One who has attained the fifth stage will reach a state with existence alone as the residuum. The doubt (about the reality) of the phenomenal world does not arise (in him). In this (stage) there is the dissolution of the mind. Having reached the fifth stage, which has for its name the term "Sleep", he stands in the non-dual state alone, rid of all differentiating features. He who

has reached the fifth stage, shorn of his dual manifestation, transported with joy, and inwardly roused, will become palpable sleep alone. He will assume the aspect of a sleeping person, with his face turned inwards, though apparently remaining intent on functioning (with the phenomenal world) about him, and ever at rest. (32-36)

#### THE SIXTH STAGE

Practising in this stage with his unconscious mental impressions obliterated, he falls upon the sixth stage, known as the Turya, in due course, wherein there is not the imminence of (his attaining) the form of pure existence, there is not the "I-ness" (egoism), nor the absence of individuality, and there is the mere attenuated (type of) mental functioning, as also the absence of fear in the non-dual existence. With the knot (of ignorance) burst asunder, and his doubts (about the reality of the phenomenal world) quelled, (this) Jivan-mukta, rid of all fancy, stands annihilated, though not annihilated (yet), even as a lamp in a picture. (37-39)

#### THE SEVENTH STAGE

This (seeker), after remaining in the sixth stage, will reach the seventh stage (in due course). The seventh stage of Yoga is known, in this connection, as the state of Videha-mukti (disembodied liberation).

That tranquil state, which lies beyond the range of verbal description, is the furthest limit of all the stages. Giving up following in the wake of the world, giving up vielding to the dictates of the body, giving up (blindly) conforming to the requirements of the S'astra-s, do thou rectify the erroneous attribution relating to the Brahman, (viz., of qualities that are of the world of changing phenomena, and become a Jīvan-mukta or a Videha-mukta). [One who has reached the first two stages is a mere Mumuksu, (seeker after liberation). When the third stage is attained, he becomes a Brahmavid, (knower of the Brahman); at the fourth stage he is a Brahma-vid-vara, (an exalted knower of the Brahman); at the fifth stage, a Brahma-vid-varīyas. (a more exalted knower of the Brahman); at the sixth stage, a Brahma-vid-varistha, (a most exalted knower of the Brahman) and at the seventh and the last stage. a Videha-mukta, (liberated, when in a disembodied state), nay, the Brahman alone.] (40-42)

### RULE REGARDING DEVOTION TO THE OMKĀRA-BRAHMAN

All that answers to the description of the Visva, the Prājña and the like, is the Omkāra alone, as the word and its import, (going together) are identical (to the comprehending mind) and there is no difference as such, perceived by the mind. The "A" alone will be the Visva. The "U" is said to be the Taijasa. (The Upāsaka) should, in this manner, duly see that

the "M" is the Prajna. Even before the period of Samādhi (is reached), (by dropping off all differences and) thinking with great effort, he should dissolve everything in the Atman of sentience, proceeding from the gross to the subtle, looking upon the Atman of sentience, wherein every thing inheres and seeks final repose, in the attitude, "I am the Vasu-deva, the aggregate of transcendent Bliss, the eternal, pure, awakened, liberated, non-dual existence, the OM!" O sin-less sage for the reason that all this is travail, (due to the delusion brought about by the belief in the reality of things other than the Brahman), for that very reason, giving up all, seek communion with the real existence, (the Brahman). (The seeker) should glorify (the Brahman), that lies beyond the darkness of ignorance, devoid of all false appearances, the blissful, the flawless, the pure, that is beyond the range of the mind and words, that is palpable Wisdom and Bliss, in the attitude, "I am the Brahman." [As such attitude transcends all doubts about one's own ignorance or otherwise, the seeker becomes the Brahman alone, by assuming such attitude.] Thus the Upanișad. (42-48)

### THE ADHYATMOPANISAD

[This Upanisad, which is the Seventy-third among the 108 Upanisad-s and forms part of the Sukla-yajur-veda, after dealing with the exposition of the real form of the innermost Atman of all beings, ends with the description of the eternal verity of the character of Nārāyaṇa.]

# THE REAL FORM OF NARAYANA, THE ANTAR-ATMAN OF ALL BEINGS

There abides, for ever, the one Aja, (the Atman, that is not born out of his own self or out of other sources, while every other thing is the result of Māyā), the one Existence, (which remains as the Brahman alone), in the cavern (of the intellect), within the body (of all beings), (influencing the intellect, in its coursing through its thousand and one functions, revealing its capacity, while remaining as the absolute consciousness without a counterpart, that being the final conclusion arrived at by the superior knowledge resulting from the analysis and synthesis of all things grasped by the intellect, in its exploration of the Truth); whose body is the earth; who traverses right through the earth;

whom the earth knows not; whose body is water, who traverses the water right through, whom the water knows not; whose body is fire, who traverses fire right through, whom fire knows not; whose body is air, who traverses the air right through, whom the air knows not; whose body is ether, who traverses ether right through. whom ether knows not; whose body is the mind, who traverses the mind right through, whom the mind knows not; whose body is the intellect, who traverses the intellect right through, whom the intellect knows not; whose body is individuality, who traverses individuality right through, whom individuality knows not; whose body is the Citta, (the thinking mind), who traverses the Citta right through, whom the Citta knows not; whose body is the A-vyakta, (the indistinct nebula), who traverses the A-vyakta right through. whom the A-vyakta knows not; whose body is the A-ksara (the imperishable), who traverses the A-ksara right through, whom the A-ksara knows not; whose body is Mrtyu (death), who traverses Mrtyu right through, whom Mrtyu knows not: this He, the Atman, that is immanent in all beings and is yet bereft of all sins, (remaining as the Supreme Lord with unconcern and indifference, while all beings are affected by virtue and vice), shining in all his glory and manifesting himself in his real form-, the (indivisible) One, (while all other beings apart from him are many, even as the pots and pans are many, whereas the ether pervading them all is only one), (that is) Nārāyaṇa, (1/1)(the Paramatman).

THE REMOVAL OF THE MISTAKEN ATTRIBUTION TO THE ATMAN, THROUGH FIXITY IN THE BRAHMAN

The conception of "I" and "Mine" in relation to the body, the organs of perception and the like, that are An-atman, (i.e., have no bearing on the Atman). this false attribution should, (by all means), be eradicated by the knower, through fixity in the Brahman. should give up the deluded notion about the Atman, (that has taken deep root in his mind), in its relation to everything other than the Atman, after knowing his own innermost Atman, the witness of his intellect and its functions, and (ever) revolving (in his mind) the one conception, "I am (the Brahman)". Giving up following in the wake of the world, giving up yielding to the dictates of the body, giving up blindly conforming to the requirements of the S'astra-s, do thou remove the erroneous attribution relating to the Brahman, (of qualities that are of the world of changing phenomena, and become a Jīvan-mukta or a Videha-mukta). (1-3)

# MEDITATING ON THE MERE ATMAN, AFTER THE DENIAL OF THE AN-ATMAN

(Should the Yogin think, that the mind, which is the root-cause of wrong attributions relating to the  $\overline{A}$ tman, still persists), by always taking his firm stand on his own  $\overline{A}$ tman, after knowing the all-pervasive character of the  $\overline{A}$ tman, through clever reasoning, the Vedic

Text, and self-experience, the mind of the Yogin is dissolved. Do thou reflect on the Atman within thyself. affording by no means scope for sleep, world-gossip, sound and other sensual attractions, and self-obliviousness (to get the better of thee). Leaving off, even at a distance, thy body, full of impure matter and flesh and generated out of the excretions of thy mother and thy father, even as thou wouldst a Candala, thyself turned into the Brahman, do thou become one. Having dissolved thy Atman in the Paramatman (the Brahman), even as the ether of the pot (stands dissolved) in the vast expanse of ether, (when the pot is broken), do thou always assume silence, reduced to the indivisible (state of the Brahman). O Sage! Having thyself become the abode of the self-effulgent (Brahman), through thy Atman, let the macrocosm as well as the microcosm be abandoned (by thee), as if they were verily pots of filth. Having transposed the "I-" conception attached to the body (erroneously by thee) to the ever-blissful Atman of consciousness and even given up the perception of the Brahman, do thou become (the Brahman) alone always. In which (Brahman) the manifestation of this phenomenal world (would be as unreal, as a city reflected on) the inner side of the mirror, with the knowledge of the form, "That Brahman am I", do thou become, O sinless one! a blessed person, who has discharged his duties. (Should the notion, "I am the body" still veil the Yogin, then by chanting the Mantra of self-abnegation) he resumes his own form, (attains the form of the Brahman once again), released from

the clutches of the (Chāyā)-graha of Aham-kāra, flawless like the moon (just released from the eclipse), full, ever-blissful and self-luminous. (4-11)

### MEANS TO BE EMPLOYED FOR THE OBLITERATION OF PAST IMPRESSIONS

From the destruction of actions, there is brought about the destruction of thought. Therefrom is brought about the destruction of Vāsanā-s (previous impressions). The obliteration of previous impressions is itself Liberation. That is known as Jīvan-mukti. When the ideation of the state of existence (of the Brahman alone) gets confirmed, looking upon everything, everywhere and by all means, as the Brahman alone, one attains the dissolution of previous impressions. (12,13)

### Rule relating to Eradication of Error, in Meditating on the Brahman

While engaged in the meditation of the Brahman, swerving therefrom, (by leaving off in the middle), should not at all be made at any stage. Expositors of the (Brahma-) vidyā say, that swerving, while practising the Vidyā, is death. Even as the moss, (floating over a pond), though dragged, does not desist even for a short while from covering it once again, even so, Māyā, (Illusion), envelops (the mind) of a man with his face turned away, even if he should be a wise man, (if he should

swerve in the course of his practice of the Vidya). He who attains Kaivalya (aloneness), while yet living, (the very moment that knowledge of the non-differentiated Brahman alone dawns on him), (being reduced to such a remarkable state of rarity, as not to be aware of his embodied state), verily becomes liberated in a disembodied state. (Hence), O sinless one! reaching the state of Samādhi, (ecstatic trance), through meditation (on the Brahman), (with a view to attain non-differentiated knowledge, after uprooting the misconceptions relating to the world, the body and the like, which are apart from the Brahman), do thou become possessed of misconceptionless knowledge. (14-16)

#### LIMIT TO THE PRACTICE OF SAMADHI

When, through (the practice of) Nir-vikalpa-samādhi, (misconceptionless trance), there is sight of the non-dual Ātman (the Brahman), then there is the utter dissolution of the knots (doubts) of the heart (relating to the Brahman). (17)

### HAVING A SIGHT OF THE KEVALA-BRAHMAN, THROUGH INVESTIGATION INTO THE FALSE NATURE OF ALL UPADHI-S

Herein (in the non-dual Atman), confirming the Atman-hood and giving it up in the ego and the others, (the knower of the Brahman) should stand altogether indifferent towards them (the latter), as in the case of

the pot, cloth and the like. Forms and properties, from Brahman down to a clump of grass, are absolutely false. Therefore, one should see his own full Ātman, standing as the one Ātman. (He is) himself Brahman, himself Viṣṇu, himself Indra, himself S'iva, and himself all this Universe; there is nought else apart from the Ātman. All things attributed falsely to one's own Ātman, which are mere phantoms, being eradicated, one's own Ātman alone (remains) as the Para (transcendent) Brahman, the full, the peerless, and the actionless. (18-21)

# Exposition Relating to the Impossibility of the Dual State (of the Brahman)

This misconception known as the Universe is verily a fabrication of what is non-existent. In the one reality, which is changeless, aspectless and nondifferentiated, where (is verily scope) for differentiation? In the Atman of consciousness, which is devoid of states, such as of the seer, seeing and the seen, which is non-ailing, which is intensely full, as the ocean at the time of the Deluge, wherein the darkness (of ignorance, which is the cause of delusion), gets dissolved, as in the radiance (of the Sun), in the non-dual transcendent truth, that is non-differentiated, where (is the scope) for differentiation? In the transcendent truth, which is the absolute One, how can the disintegrating principle dwell? By whom has differentiation been seen, in the absolutely blissful sleep? (22-25)

RULE RELATING TO THE FIXING OF THE MIND IN THE ABSTRACT CONTEMPLATION OF THE ATMAN

This misconception (about the dual nature of the Ātman) has for its root-cause the mind and will not at all arise, if the mind ceases to function. Hence, fix the mind in deep contemplation of the form of the innermost transcendent Ātman, (the Para-brahman). Coming to know the Ātman of indivisible Bliss, out of the real form of thine own Ātman, do thou swallow the essence of Bliss (of the Ātman), within and without, for ever, in thy Ātman.

THE INTER-RELATIONSHIP, AS CAUSE AND EFFECT, AMONG DETACHMENT, WISDOM, NON-CONCERN, AND REPOSE

The fruit of detachment is wisdom. The fruit of wisdom is non-concern. Peaceful repose emanates from the realization of the Bliss of the Atman. This alone is the fruit of Non-concern. Should the consequences detailed above be not brought about, the antecedents, corresponding thereto, become fruitless. Abstenance from worldly affairs causes supreme contentment, (which again leads to) the Bliss of the Atman, which bears no analogy. (28, 29)

Description of S'ravaṇa, Manana, Nididhyāsana and Samādhi

The Supreme Being, wherefrom the phenomenal world takes its origin, who is subject to the limitation

of Maya, who has the characteristics of omniscience and the like, who is brindled with mystery, who is of the character of Truth, (knowledge, endlessness, etc.). has as his denotation the term "That." He, who manifests himself as the prop of the thought and the word indicated by "I," he is denoted by the term "Thou." when consciousness is differentiated by the inner sense (in relation to the second person). Only after giving up Maya (Illusion) and A-vidya (Ignorance), the limitations operating on the Paramatman and the Jīvātman. will the transcendent Brahman, which is the indivisible Existence, Consciousness and Bliss, be seen (by the Yogin). The close investigation, in this manner, into the meaning of the Mahā-vākya-s (Scriptural Texts). will be (what is known as) S'ravana (study). The investigation into the suitability (thereof), through one's own ingenuity, is what is known as Manana (reflection). The undivided attention of the mind directed towards the clear understanding of the import, free from all doubt, as a result of the two processes (S'ravana and Manana): this is verily known as Nididhyasana, (profound and repeated meditation). When the mind, after gradually giving up (all thought of) the meditator and the act of meditation, becomes solely bent on attaining what is meditated upon, (motionless) like the flame of a lamp placed in a windless place, that is known as Samadhi (absorption). The functionings of the mind, directed towards the Atman (that is meditated upon), even though not cognized (by it) at the time, are, when the practioner is roused (from the practice of Samadhi), thrown up (into the plane of his consciousness) and inferred through memory. (30-36)

### THE DESCRIPTION OF SAMADHI AS THE DHARMA-MEGHA

By (the practice of) this (Samādhi), the crores of Karma-s, accumulated through the beginningless cycle of births in this world, meet with dissolution and pure Dharma increasingly thrives. The most exalted knowers of Yoga call this Samādhi, the Dharma-megha, for the reason that it rains, in thousands, showers of the nectar of Dharma. (37, 38)

# THE NON-VICARIOUS ACCOMPLISHMENT OF THE KNOWLEDGE OF THE ATMAN, THROUGH SAMADHI

When the hosts of Vāsanā-s (previous impressions) have been completely dissolved through this (Samādhi) and the accumulated Karma-s, known as Puṇya (virtuous) and Pāpa (sinful), uprooted root and branch, what secret lay hidden in the Vedic Text before, manifests (itself) as Sat, (existence), rid of all obscurity, and the direct knowledge (of the Ātman) is generated, as of the fruit of the myrobalan placed on the palm of the hand. (39, 40)

### THE LIMIT OF DETACHMENT, SUPERIOR WISDOM AND Non-concern

The non-rising of mental impressions, at the sight of objects of enjoyment, is the limit of detachment.

The cessation of the rising of self-conceit is the extreme limit of superior wisdom, while the limit of non-concern is the non-recurrence of mental functioning, (once it is) dissolved.

(41, 42)

### Description of the Sthita-prajña, the Man of Stable Intellect

That ascetic becomes a Sthita-prajfia, (one of stable intellect), who, with his Atman dissolved in the Brahman alone, (with his mind) undergoing no change and with no (more) actions (obligations) to discharge, attains perpetual Bliss. The state of (remaining as) consciousness alone, immersed in the identity of the purified Brahman, (denoted by the term "That") and the Atman, (denoted by the term "Thou") and rid of all misconceptions, is what is known as Prajfiā (stable Intellect). (42-44)

### DESCRIPTION OF A JIVAN-MUKTA

He, in whom there is always that (Prajñā), is known as a Jīvan-mukta. The "I-conception" in the body and the senses and the "This-conception" in everything else, in whomsoever these (conceptions) do not arise under any circumstances, he is known as a Jīvan-mukta. He is known as a Jīvan-mukta, who does not, by any means, know any difference, through his Prajñā, between the innermost Ātman and the Brahman (on the one hand), and the Brahman and the

phenomenal world on the other. He is known as a Jīvanmukta, in whom there will be an equipoised mind, whether he is being adored by the virtuous or tormented by the wicked. To him, who has attained the knowledge of the truth of the Brahman, there is no more cycle of births and deaths, as before. Should there be such, he is verily one who has his face turned outwards, not having understood the real state of the Brahman.

(44-48)

# ENDURANCE OF THE PRARABDHA, DESTRUCTION OF THE SAMCITA AND RELATION WITH THE AGAMIN, FOR THE JIVAN-MUKTA

As long as the experience of pleasure and the like persists, so long there is what is known as Prārabdha-(karma, that has been commenced). The in-coming of fruit has action as its antecedent. Nowhere does actionlessness (bear fruit). The accumulated (Karma), accrued through crores of Kalpa-s, attains dissolution through the superior knowledge (leading to the conception), "I (am) the Brahman," even as action in a dream (does), on waking. Having known the Atman, which, even as ether, is devoid of attachment and indifferent, the ascetic is at no time affected by future actions to the slightest extent. The ether occupied by the pot is not (merely on that account) affected by the smell of the liquor (contained therein). Even so, the Atman is not at all affected by the properties of what it is wrongly associated with. (49-52)

### Exposition of the Pros and Cons about the Endurance of the Prarabdha-Karma

(Action) commenced prior to the dawning of the knowledge (of the non-differentiated Atman), does not perish merely because of such knowledge, without bestowing its own fruit, even as an arrow discharged in the direction of its target. The arrow discharged at what was considered to be a tiger does not stop still. should what was aimed at prove to be a cow, but verily pierces through the target easily and with great speed. He who seeks (shelter in) the Atman with the firm conviction "I am the Atman devoid of dotage, I am the Atman devoid of death," for him who is firmly convinced of such Atman, where is (scope for) the thought of Prarabdha (-karma)? When one takes his stand on the conviction that his body is his Atman, then will Prārabdha prevail. The conception of the body as the Atman, is not desirable. Hence, let Prarabdha be given up. This very attribution of Prarabdha to the body would prove to be a delusion. Whence can truth be derived out of false attribution? How can there be the coming into existence of what does not exist? How can there be the destruction of what is unborn? How can there be the commencement of what does not exist? Could the dissolution, root and branch, of the results of ignorance be brought about, through the knowledge (of the non-differentiated Brahman), how can this body, then, remain?" It is with a view to satisfy the dull-witted who harbour the aforesaid

doubt, that the Holy-writ talks of Prārabdha, in an external sense, and verily not to induce belief in the wise, about the existence of the body and the like. (53-60)

## THE REAL FORM OF THE BRAHMAN DEVOID OF THE THREE KARMA-S

That which is full, which has neither beginning nor end, which is incomprehensible, which is changeless. which is palpable Existence, which is palpable Sentience, which is eternal, which is palpable Bliss, which is imperishable, which is the inner-most one essence, which is full, which is endless, which is facing in all directions, which cannot be abandoned, which cannot be taken, which has no substratum, which cannot be resorted to, which has no attributes, which is actionless, which is subtle, which is devoid of misconception, which is devoid of attachment, whose form is incapable of demonstration, that which transcends the range of the mind and speech, which is rich in its being, which is self-evident, pure, awakened and beyond comparison, that which is one only, without a counterpart, that surely is the Brahman. There is no scope whatever (61-64)for the many here.

# Exposition of the Realization of the Atman to the Guru

Having, through self-realization, known his own individual Atman as indivisible, and attained the firm

conviction, "I am the Brahman," of the characteristics described above, the accomplished adept, after remaining with intense delight in the Atman, with the Atman in changeless trance, (and rising therefrom, narrated with his Guru's leave, his realization of the Atman. to his Guru, in the presence of his co-disciples, as follows:) "Whither has this phenomenal world gone? By whom has it been carried away? Wherein has it met with its dissolution? This was seen by me only just now! Has it ceased to exist? What a great marvel? In the vast ocean of the Brahman, brimming with the nectar of indivisible Bliss, what is fit to be given up? What is fit to be taken? What else is there in it which is unusual? I do not see, nor hear, nor know anything here. I remain possessed of the character of the Atman, through my own Atman of the form of eternal bliss; I am devoid of attachment. I am devoid of the body; I am devoid of the symbol of sex; I am Hari; I am extremely tranquillized: I am the endless one; I am full; I am of ancient standing; I am the action-less; I am devoid of enjoyment; I am changeless and imperishable; I am of the form of pure wisdom; I am all alone; I am the Sadā-s'iva (the ever-auspicious one.) (65-70)

### THE ORDER IN WHICH THE VIDYA WAS TRADITIONALLY HANDED DOWN

(Sadā-s'iva) gave this Vidyā unto (Nārāyaṇa), him from whom darkness has been dispelled. He of the

dispelled darkness, gave it unto Brahman. Brahman gave it unto Ghorāngiras. Ghorāngiras gave it unto Raikva. Raikva gave it unto Paras'u-rāma. Paras'u-rāma gave it unto all beings: Thus—This is the precept of the Veda. This is the precept of the Veda. —Thus the Upaniṣad.



### THE ANNA-PŪRNOPANISAD

[This Upanisad, which is the Seventieth of the 108 Upanisad-s and forms part of the Atharva-veda, calls into requisition the conclusions arrived at by all the systems of Vedanta, with a view to giving an exposition of the real nature of the Brahman.]

#### CHAPTER I

# SEEKING AFTER THE KNOWLEDGE OF THE BRAHMA-VIDYA AND THE MEANS OF ACQUIRING IT

The great Yogin and Sage, Nidāgha by name, after prostrating himself before Rbhu, the exalted knower of the Brahman, like a staff (laid) flat on the ground, and again rising up, asked him with eagerness thus: "Pray relate unto me the truth about the Ātman. By adopting what mode of prayer, O Brāhmaṇa! hast thou attained (the stage) such as this? Pray relate unto me that great lore, which is capable of bestowing the exalted state of Liberation."

# THE DAWNING OF THE KNOWLEDGE OF THE BRAHMAN THROUGH THE PRACTICE OF THE ANNA-PŪRŅĀ-MANTRA

"Thou art blessed, O Nidagha! with a significant name, (having burnt away all sin in the diluvian fire of the quest of the Brahman). Listen unto that ancient Mantra, through the knowledge of which alone, thou wouldst become a Jīvan-mukta. Standing in the middle of the S'rigata, (the Pranava), depending on the Bindu, the Nāda, and the Kalā, ("Ai" standing in the middle of the S'ringata, conjoint with the Bindu (·), the Nada (~) and the Kala), yeilds the Vag-bhavabīja, ("Aim"); the ever-blissful, the propless, (the Vivad-bīja and the Agni-bīja, "Hr", with "Ī", together with the Bindu (.) and the Nada (.), yield "Hrīm"); the far-famed with bright locks of hair, (suggesting "S" with "Au" and the Visarga, yielding "Sauh"), the goddess of the Universe (the power presiding over the Bhuvanes'varī-bīja, indicated above); the great goddess of wealth, (indicating "S'rīm," the S'rī-bīja); the god of Love (indicating "Klīm," the Kāma-bīja); the Tāra (indicating the Pranava, "Om"); salutation (indicating the form "Namah)"; similarly (the words) "Bhagavatī and "Anna-pūrņā," (in the vocative case); thereafter (the words) "my heart's desire" and (the words) "give food, Svaha," (last of all). This is what is known as the essence of all Mantra-s, containing twenty-seven letters and served by hosts of Yoginī-s: "Aim, Hrīm, Sauh, S'rīm,

Klīm, Om, namo bhagavaty anna-pūrņe mamābhilasitam annam dehi svaha." Thus have I been instructed by my father. Following the austerities relating thereto and the line of conduct prescribed for my stage in life, I daily made the practice of the Mantra. When several days passed away, there appeared in front of me the goddess Anna-purna, with eyes stretching (as far as the ears) and her lotus. like face beaming with a smile. On seeing her, prostrating like a staff on the floor before her, (I) stood with my hands clasped in worship. On being spoken to by Vis'ālākṣī, thus: "O child! thou art blessed. Choose thy boon without tarrying long," O best among sages! the following reply was made by me: "O Parvati! may the truth of the Atman dawn upon my mind!" Whereupon, saying unto me "So be it". she vanished from view, at that very spot. Then, (through her grace), knowledge originated in me, from seeing the wonders of the world. (3-12)

### THE REMOVAL OF THE FIVE KINDS OF DELUSION

Delusion shows itself to be of five kinds. That alone is related here. The first kind of delusion is, that the Jīva and the Īsvara are different (from each other) in form. The responsibility for Karma (action), attributed as really belonging to the Ātman, is (delusion) of the second kind. The Jīva, sheathed in the three bodies (gross, subtle and causal), being considered as full of attachment, is (delusion) of the third

kind. The liability to change, of the prime cause of the phenomenal world, is the fourth. The reality of the existence of the world, as differentiated from its prime cause, is the fifth (kind of) delusion. The removal of the five kinds of delusion also flashes on the mind, (when practising the Mantra). The delusion relating to the difference (between the Jīva and the Īs'vara) is removed by looking at an object and its reflected image, (in a reflecting medium). The delusion relating to the responsibility for Karma (action) will be removed by looking at redness, refracted through a crystal. The delusion relating to (the Iīva's being full of) attachment is removed by looking at the ether of the pot and the ether of the monastery. The delusion about the world being different from its prime cause, is removed by looking at a rope-snake. The delusion relating to the liability to change, (of the prime cause of the phenomenal world), is removed by looking at an ornament made of gold. From that time onward, (when the goddess vanished from sight,) my mind, of its own accord, has assumed the aspect of the Brahman, O Nidagha! Do thou also attain the knowledge of the truth in this manner." (Thus quoth Rbhu). (13-16)

#### MEDITATION ON THE REAL FORM OF THE ATMAN

After prostrating himself, Nidagha asked Rbhu eagerly thus: "Pray relate unto me, O Lord! who am full of sincerity, the Brahma-vidya, which is excelled by no other (lore)." Pleased with him, Rbhu

replied unto him thus: "So be it. I shall relate unto thee the Brahma-vidya. Do thou, O sinless one! hecome (the Brahman), the great doer (of the aspect of the four-faced Brahman, engaged in the work of creation), the great enjoyer (of the aspect of Visnu. the sovereign-lord engaged in holding sway over all the worlds), and the great renouncer (of the aspect of Rudra, engaged in the act of renouncing all things apart from himself), (but in reality remaining in the form of the Brahman alone, without a counterpart. devoid of doing, enjoying and renouncing). By means of meditating on the real form of the Atman, in this manner, do thou become blissful: "I am the Brahman, which is ever ascendant, which is flawless, the most ancient and the endless in form; verily there is not the comprehension of the slightest part of anything else therein."—Remain in this attitude alone, having attained the state of non-attachment and with all thy mental functions, faultless and tranquillized, do thou attain Nirvana, (Liberation). Whatever of this (phenomenal world) is seen, know that it is Maya (nonexistent), (and that, which transcends that, is the Brahman). Even as (there is) the city of the Gandharva-s (castle-in-the-air), even as (there is) water in a desert, verily what is not at all perceived by the senses, that alone stands as something (real). O Sage! do thou become full of what lies beyond the mind and the six senses, (the five senses taken individually and in their totality). The indestructible ether of consciousness, which (pervades and hence) characterizes all

things, which is indivisible and which is devoid of imperfection, is, like the Universe, a complete whole. Do thou conceive of that, in the attitude—"I am that."

(17-22)

# Perception of Existence as a Generic Function (of the Atman)

When the mind is dissolved, through the intense conception of its non-existence, then is established its remaining in the generic state of existence alone, by the real form of the Atman, which likewise remains in the generic state of sentience. When (the inner) sentience. bereft of the intelligence-part of its composition, is dissolved in the Atman, then surely there remains the generic state of existence (of the Atman) alone, intensely non-differentiated and pellucid, and almost resembling non-existence. This exalted perception, known as the Turvātīta-state, is a common feature of both Jīvan-mukti and Videha-mukti. O sinless one! as a result of this (exalted perception), only in the case of the practitioner possessed of the knowledge of the Brahman, both when he has risen out of his trance and when he continues to remain in that state, does a radiant facial expression. very attractive in its simplicity and indicative of bliss, which is yet not bliss, (which alone is the bliss of the Brahman), show itself. This does not, however, apply to the case of a man ignorant of the Brahman. The practitioner in a state of delusion, brought about by the complete cessation of long-past mental functioning (relating to things other than the Brahman), attains the virtuous state of existence in the same manner, only through the exquisitely supreme knowledge (of that Brahman and, simultaneously with the dawning of such knowledge, becomes the Brahman alone). (23-27)

## SAMADHI, THE MEANS TO ATTAIN THE KNOWLEDGE OF THE TRUE EXISTENCE

(Before this virtuous state of existence is attained by him), there arises in the heart of the practitioner. who looks upon this aggregation of the (three) Guna-s (of Maya, viz., rhythm, mobility and inertia), in the light of the An-atman, (as having an illusory existence, such as of the horn of a hare), a perception of harmony. through the coolness of sentience (of the aspect of the Brahman), (which counteracts the warmth of the embrace, by his mind, of the belief in the existence of things apart from the Atman). This perception of harmony is what is known as Samādhi. That alone is what is known as the confirmed mental meditation of a type devoid of Vasana, (previous impressions). That alone is the state of remaining as the Brahman alone. Again, that alone is ever the quiescence resulting from the final cessation of all worldly illusions and attachments. (The mind turned inwards), aiming at the highest state, (devoid of impressions), is what is said to be of attenuated impressions. The mind devoid of impressions is (the mind), which, through the absence of impressions (relating to the existence or non-existence

of things apart from the Atman), attains the state of actionlessness. The conception of the mind as the active agent, is what is known as the state of palpable (mental) impressions. Hence, one should attenuate mental impressions, which give rise to misery of all kinds. Giving up the misconception resulting from looking upon everything (apart from the Atman) as the Atman, by remaining always with the face turned inwards, everything (other than the Atman) attains the state of ether, (becomes void). Even as folk gathered at a fair, even though they move about (from place to place), are as much as not present, to a knower of the Brahman, because of his non-attachment, even a village is like a wood. He, who has his face turned inwards, while sleeping and waking, looks upon a city, country-side or village, as a forest, during his wanderings and study. When coolness of the interior has been attained (by the knower of the Brahman), the world becomes cool (and is looked upon as the Brahman alone). case of those, whose interior is consumed by strong desire, the world is full of a raging forest-fire, (and) is looked upon as the real existence and not the Brahman), What stands in the interior of all living creatures, that alone stands outside (as well). He, who is intent on the Atman inside, performs actions through his organs of action and is not affected by joy and sorrow, he is said to be a man of intense devotion. He, who looks upon all beings as his own self, and other's wealth as a clod of earth, out of his inborn nature and not induced by fear, he alone sees. Such a one

does not get tainted, whether death comes to him now alone, or at the end of several Kalpa-s (aeons), or not at all, even as gold buried in clay. (28-39)

## Accomplishment of Samādhi, through Investigation

"Who am I? How is this (phenomenal world brought into existence?) What is it? How (did) death and birth (come into being)?" In this manner, do thou make investigation, at least at intervals. By doing so, thou wilt derive the great fruit thereof. When, through investigation by thee, possessed of moral excellence, the real nature of the Atman has been thoroughly understood, (thy) mind, giving up its real form, (made up of volition and the like), attains quiescence, devoid of its feverish functioning. This mind of thine, when freed from its feverish activity, does not plunge into the affairs of the phenomenal world, O Brahmana! even as an elephant would not, into the hollow left by the hoofs of a cow; while the niggardly mind, (not broadened through investigation), O Brahmana! will verily get drowned in such a hollow, just like a mosquito revelling in the stagnant water of the hollow of the hoofs of a cow, wherefrom it had its origin. To what extent, O best of Sages! everything (apart from the Brahman) is renounced (by the mind), of its own accord, to that extent, the transcendent percept (manifest as the supreme sentience), the Paramātman alone remains. As long as everything (else)

is not given up, so long, the Atman is not attained. In the renunciation of all things, (one after another). what yet remains (finally), is said to be the Atman. Hence, for the perception of the Atman, one should renounce all (else). After leaving off everything at a distance, do thou be composed of what remains thereafter. All visible things whatever, which appear to go into the composition of the world, are, after all, only of the nature of the throbbing of pure sentience. There is nothing whatever (other than that pure sentience), which is eternal. That transcendent pure sentience, which is intensely devoted (to the Atman), which is ever contented and which faithfully reflects the truth (of the Brahman), O Brahmana! that is termed Samadhi, by the wise. That state (of the mind), devoid of agitation, devoid of individuality, which does not indulge in the pairs of opposites, and which is more constant than Mount Meru, is signified by the term Samādhi. That which is confirmed, which is devoid of boons to be sought, which has nothing to be given up and nothing to be grasped, that full tenour of the mind, O Brāhmana! is signified by the term Samādhi. That Turya-vision, which is merely the creation of the manifestation-part of pure sentience got confirmed, is attained by the high-souled, most exalted knowers of the Veda. That (tenour of the mind), not far removed from the Brahman, in point of resemblance, and remaining at the core of all mental functions, when the mind and its individuality have attained their dissolution, forms the distinctive mark of one who is asleep,

(as, during sleep, there is complete cessation of all subjective and objective functions). That exquisitely blissful outward manifestation of the Parames vara. which arises only through the mind, that condition is attained, of its own accord, (by the sage, who holds fast in his course, after cutting off the mind from its functions). Thereafter is accomplished the obliteration of impressions left by the enjoyment of worldly pleasures. Thereafter is the exquisitely clear manifestation of the auspicious (Brahman). Thereafter, in virtue of the similarity obtaining (between the seer and the seen), is the attainment, by the mind, of the consummation of the form of the Atman, which is incapable of being conceived even by the high-souled. When the mind has been confirmed in its consummation (in the Atman), and its functioning externally (in the phenomenal world) has completely abated, the Atman, presiding over the animate and inanimate orders of creation, the resplendent of the resplendent is realized, of its own accord, as the eternal and immutable truth of the Atman. The non-attached mind is non-dynamic. When it is absorbed in contemplation, its dynamic character is hardly discernible. The mind, attached (to worldly objects of pleasure), finds itself in a state of bondage, even though it may be absorbed in long penance. When completely rid of internal attachment, the Jīva attains the harmonious state (of the Brahman). By merely making a show of doing or not doing a thing, no doer has ever enjoyed the fruit appropriate for such action. [A spurious sage making a pretence

of meditation cannot reap the fruit of meditation of the genuine type. Nor would one reap the reward for worldy-mindedness by passing for a man of the world, if he should all the while be meditating on the truth of the Ātman. Hence ostentation seldom pays]. (40-57)

#### CHAPTER II

### DESCRIPTION OF ATTACHMENT WHICH IS THE CAUSE OF BONDAGE

Nidāgha: "As resembling what, has attachment been described? What (contributes) to the bondage of embodied beings? What contributes verily to liberation? How is this then remedied?" (Rbhu replied unto him thus:) "The idea that results from the abandonment entirely of the difference between the body and (the Ātman) embodied therein, the faith in the body alone (as the Ātman), (is what attachment has been described to resemble). Attachment is described as leading to bondage." (1, 2)

### NON-ATTACHMENT THE MEANS TO LIBERATION

(Wherein one assumes the attitude), "All this is the Atman; (of this), what shall I seek and what abandon?"—know that to be the state of non-attachment,

established in the frame of the Jīvan-mukta. (The attitude,) "I do not exist, nor aught else, nor this, nor (aught) other than this. I am always the Brahman alone,"—that is said to be non-attachment. That renouncer (of all things around him), who delights not in the actionlessness (of the Parama-hamsa), nor clings to actions of any kind (prescribed for his stage in life), who is thoroughly equipoised, he is said to be of the non-attached state. That renouncer (of all things around him), who is proficient in the giving up of all daily austerities and their fruits, through his mind alone, and not through his deeds, he is said to be of the non-attached state. (3-6)

# THE ATTAINMENT OF DEVOTION TO THE ATMAN THROUGH THE AVOIDANCE OF MENTAL RESOLVE

The various kinds of actions blooming out of mental resolve, are remedied through abstinence from such resolve, and thereby earn final beatitude (as their fruit). Not attached to actions relating to this world, nor to cares and anxieties, nor to objects of sensual pleasure, nor to actions of the form of proceeding onwards and receding backwards, nor to the computation of time, should the mind seek final repose in sentience alone. Through partaking slightly of the nature of perception, yet devoid of all interest in things mundane, it establishes itself, steeped in the essence of the Atman. Whether the Jīva is devoted to worldly transactions or not, even while doing or not doing (his daily

duties), he has his devotion turned towards his own Atman. (7-10)

#### THE STATE OF SLEEPING-WHILE-YET-WAKING

Or else, giving up even that element of consciousness, the Jīva stands tranquillized and, with his palpable sentience reduced to quiescence, shines like a gem in the Ātman. That state of persons, with the mind obliterated, when the mind is devoid of cognitional powers, that abated comprehension, is what is known as sleeping-while-yet-waking, (as, during that state, the difference between the cognizer and the thing cognized does not flash on the mind). (11, 12)

### Jivan-mukti, the Turiya-state

This state, O Nidāgha, bordering on sleep, attained through the preliminary practice of Yoga, when it gets ripened, is said to be the Turīya, by wise men experienced in the truth. (13)

#### VIDEHA-MUKTI, THE TURĪYĀTĪTA-STATE

(The Yogin) having established himself in the imperishable state of the Turīya, characterized by the exclusive enjoyment of bliss, (and experienced Jīvanmukti, which may be described as the state, akin to sleep, of the Turya, through constant meditation on the Brahman, in the attitude, "I am the Brahman"),

attains the higher state of bliss, unaffected by desires (resembling the delight of the four-faced Brahman engaged in the work of creation). In this manner. after attaining the bliss unaffected by desire, as aforesaid, and then the exquisite bliss (characterizing Visnu and Rudra, in their work of sustenance of the world and its destruction at the time of the great deluge, respectively) in stages, thereafter having attained the bliss of reposing on the all-witness, by having community of interest with the Kala, (the Cit, i.e., sentience) and thereafter transcending even that, the Yogin, who attains the Turiyatīta-state, is known as the (Videha)mukta, (liberated after disembodiment). With all the bonds resulting from birth and worldly existence sundered (by the knowledge of the non-differentiated Atman, attained through the denial of all forms of non-sentient existence), with all mis-conceptions due to the darkness of ignorance completely eradicated, the high-souled (knower attains) the state of absolute existence, (known as) the Paramatman, which is full of that exquisite essence (of sentience and bliss), (and remains as the Brahman alone), even as a piece of rock-salt, when placed in water, (remains as water alone, being indistinguishably dissolved in it). (14-16)

RULE REGARDING TO THE PERCEPTION OF THE INNER-MOST ATMAN AS IDENTICAL WITH THE BRAHMAN

That Truth, lying intermediate between (and hence betokening the identity of) the innermost sentience,

(which manifests the presence or absence of the thousands of changes in the outer and inner senses, due to their functioning or non-functioning), on the one hand, and the transcendent Atman, (functioning as the Vis'va, the Virai, the Otr and so on), which involves the realization of the Atman (as the highest type of existence) and is, therefore, the highest degree of excellence to be attained, on the other hand, that is known as the Brahman. Bondage consists in getting mixed up with (and lost in) the phenomenal world, (as a result of looking upon it as the highest quest to be sought after), while Liberation is said to consist in giving it (the phenomenal world) up, (with the knowledge that it is non-existent). That sound realization (of the form, "I am the innermost Atman, non-differentiated from the Brahman,") arises out of the harmonious union of the Dravya, (substances, such as a pot, a piece of cloth, etc., denoted by names and forms, and indicated by the term "Thou") with the Dars'ana, (knowledge derived from the innermost sentience, manifesting itself in quest of the visualization of the Brahman and indicated by the term, "That"). Shouldst thou take thy stand on such realization, thy mind shall attain that state of sleep (of the character of Nirvikalpa-samādhi, changeless trance) characterized by the absence of flashing from within and without. That alone constitutes the attainment of the Turya-state. Do thou fix thy gaze firmly on that. The Atman is neither gross, nor infinitely small, nor directly seen, nor otherwise, neither sentient (like the Vis'va, the Virāj, the Otr, etc.), nor non-sentient (like Māyā and her progeny), neither is it purely non-existent, nor is it of the character of existence, nor is it "I", nor something else, nor is it one alone, nor many. It is peerless and imperishable. [The aforesaid qualities abide in the Non-Ātman, which would vanish only through the perception of their falsity, established by the truth of the Ātman. That Ātman should be meditated upon as alone remaining]. For the reason that this (phenomenal world), which gives full scope to the mind and all the organs of perception and action (to function in myriads of ways) is the non-Ātman brought within the range of perception, that should be discarded by thee. (17-21)

#### DESCRIPTION OF LIBERATION

(That transcendent Brahman), wherefrom emanates the exquisite bliss, (which lies within the range of that Brahman alone) and which by far excels the bliss (of the innermost Atman non-differentiated from the Brahman, brought about by the harmonious mingling of the percept (the Atman) and the perceiving (mind), that (transcendent Brahman) does not resemble anything at all, (is not possessed of any distinguishing feature and is therefore absolute). Liberation is not (to be had) behind the etherial firmament, nor in the nether world, nor on this earth. The dissolution of the mind, on the eradication of all desires, is known as liberation. Should the thought, "May there be liberation for me," spring up inwardly, the mind will be

roused. In the (roused) mind given to furious thinking, the bond relating to objects of worldly existence is fastened tightly. The non-eradication of that (furious thinking), verily attains the state of worldly-mindedness, while its complete eradication is what is known as liberation. (22-25)

#### MATTERS RELATING TO A JIVAN-MUKTA

Where is the scope for bondage or liberation in the Atman, which lies beyond all, which is of all forms, and which is spread over all? (Hence), do thou meditate on the rootless (Atman). He who is devoted to the Atman, who has reached the end of his desire, who is full, who is of pure mind, and has attained that repose (in the Brahman), whereto there is naught superior. (intermediate, inferior or ultra-inferior), does not stand in need of anything in this world. He, who, devoid of all attachment (to things other than the Atman), lives in (the Brahman) that is absolute existence, holding dominion over all, devoid of misconceptions, and of the character of pure sentience, he is known as a līvan-mukta. He does not stand in need of any future (Karma), nor depend on his present (Karma) for support, nor remember his past (Karma), but does all things (with a detached frame of mind). He has his mind always disengaged from the Jīva (absorbed in and solely devoted to appanages, such as wives and children). He conducts himself, as very much devoted to his devotees and behaves very much like a wicked man in the company of the wicked; he is like a child amidst children, like an old man amidst old men, like a man of fortitude amidst men of courage, like a youth amidst those of youthful conduct, and with a mind full of excessive sorrow amidst those overcome with sorrow (He is a livan-mukta), who is possessed of a firm intellect; whose bliss is in the ascendant; who is acceptable to all (adapting himself to the idiosyncracies of others); who is known for his righteousness; who has superior wisdom; before whom the sweet (Brahman) has manifested itself; who, on account of his daily practice in the knowledge of the Brahman, has vacated his mind of every thing but the Atman. When, by the strength of practice, the throbbing of the vital airs has been attenuated to the point of extinction, and (the throbbing of) the mind (dependent thereon) meets with repose, there remains the state of Nirvana, (remaining in the state of the Brahman alone without a counterpart, in bodiless aloneness,-Videha-kaivalya, as a result of the dissolution of the vital air and the mind and all the misconceptions generated by them), wherefrom recede words, which are capable of generating misconceptions alone. By the dissolution of the misconceptions of the Iīva, that state (of Videha-mukti) alone remains. (26-34)

## PERFECT PERCEPTION, THE DEFINITION OF KAIVALYA

Wise men know that as perfect perception, wherein there is the abundance of the conviction, "Here, then, is the Paramatman, the Atman that manifests itself without beginning and without end," [unlike the phenomenal world, which begins with the creation and ends with the Pralaya, (the great deluge), and is therefore the very negation of the Atman]. When there arises the fullness of conviction, that all the phenomenal world is the Atman alone, of such a nature is the perception of the Atman, in its true state, in the three worlds. All is the Atman alone. What are the two seen (during waking and sleeping)? These two, existence (of the phenomenal world) and non-existence (of the same), (seen respectively during waking and sleeping)—whither are they gone? Whither are the ideas underlying bondage and liberation, (suggested by such existence and non-existence), gone? This, the Brahman alone, blooms forth. All is one transcendent ether; The Brahman of sentience assumes the same form as ether, both of them having no counterparts]. While so, what is liberation and whose is the bondage? All this is the Brahman, with an aspect increased beyond measure, resting as fully-grown on the vastest scale. Do thou, O Nidagha! through thy Atman, become that Atman (the Brahman), at a long distance from whom dual existence has completely set. There is not even the slightest difference (in substance) between a piece of wood, stone or cloth, (except in name and form), if closely looked into. (While so), wherefore art thou prone to reflection? [This delusion relating to existence of things apart from the Atman and their apparent divergence from it, is entirely due to non-reflection.

On closer investigation such divergence ceases to existl. That which is the tranquillized form of things (of the phenomenal world, such as a piece of wood, stone. cloth and the like), as also of the Atman, both at the beginning and at the end, that which is imperishable. do thou become full of that (Brahman), always. The Atman alone throbs through the various Atman-s, (from the Vis'va-vis'va and ending with the A-vikalpānujñaikarasa), with minds filled with the delusions arising out of the difference between the dual and non-dual existence (of things apart from the Atman) and those relating to the existence or non-existence of dotage, death and the like, even as the ocean throbs with its billows. Which desire for the enjoyment of wordly pleasure is strong enough to affect adversely one, who stands ever embracing, with his inner sense, the pure Atman, which is the hatchet to cut through the sappy Karañja-tree of adversity and is the seat of exquisite bliss? Enjoyment (of sensual pleasures) and other adversaries, do not cleave through the mind of anyone, even to the slightest extent, should he have made investigation on a large scale (into the truth of the Atman), even as gentle breezes blowing over a mountain cannot cleave through "There is diversity in things grasped (by the mind), in various ways; yet, such diversity is not really there, even as there is (no diversity) in the waters of various ponds."—A person filled with this one conviction, who has comprehended aright its correct import, (through the study of the Veda and the grace of the Guru, that there is really no diversity), is said to be

liberated (to attain Kaivalya simultaneously with such knowledge)—Thus. (35-44)

#### CHAPTER III

## SEEKING AFTER THE KNOWLEDGE OF THE REAL FORM OF VIDEHA-MUKTI

What is the form assumed by Videha-mukti? Which great sage is possessed of that? By having recourse to which Yoga, did he attain that transcendent state? (1)

# THE MANNER OF CONTROL TO BE EXERCISED BY A JIVAN-MUKTA OVER THE SENSES AND THE MIND

The great sage of the name of Māṇḍavya, abiding on the golden plateau of the auspicious Mount Meru, having received (initiation regarding) the truth from Sage Kauṇḍinya, has become a Jīvan-mukta. That most exalted knower of the Brahman, the great sage, having attained the stage of a Jīvan-mukta, once upon a time, thought of withdrawing his:inner senses. Assuming the Padmāsana posture, with his eyes half-open and gradually abandoning all contact, external as well as internal, with his uncontaminated mind, he set about thereafter to attain steadiness of mind, (by withdrawing

it from its functions). "Alas! this fickle mind of mine, though restrained, still makes itself distinctly manifest. From a piece of cloth it moves on to a pot and from a pot to a bounding cart. The mind freely moves among objects of sensual enjoyment, even as a monkey among trees. Along with the mind, there are the five doors, such as the eyes and the like, called the organs of perception. I have had enough to do with them. I helplessly look on what are known as the mind and the senses. Ah me! O ye groups of senses! Do ye give up gradually this furore of yours. I am the mighty overlord, the Cid-atman, (the Atman presiding over the sentient principle), standing as the All-witness."

#### REMAINING IN THE TURYA-STATE

By that high-souled knower of many things, (Māṇ-davya), were thoroughly understood (the secrets relating to) the eye and other (senses along with the mind). (Said he unto himself:) "I am very much depressed (by being engrossed in my relations with the phenomenal world around me). I am at ease, (my delusion relating to the existence or non-existence of the world having already vanished). I am luckily relieved of the fever (of anxiety caused by my ignorance). I stand in my Ātman alone, in that stage, wherein it is of the form of the Turya, night and day." The continuous tenour of his vital energy gradually grew calmer and calmer in the interior (of his body), (as he came to

realize, that, apart from the Brahman, the cluster of his inner and outer senses, along with his vital energy. were non-existent), even as a blaze of fire, shooting forth a cluster of tongues of flame, gets becalmed in the burnt fuel (live coals). "Very much like the setting (of a heavenly body) that has had its rise, and the rising (of the same) that has set, balanced in my course and manifesting the essence of stability (by remaining functionless, though possessed of the body and the senses), I stand, having attained the transparency of the Atman. Remaining in a state of sleep, though awakened, and, in a waking state, though asleep, I stand in the interior of the body, having assumed the Turya-state, in a state of stagnation."—(So saying, Mandavva remained in that attitude). Having given up all the states (induced in his body and the mind), external as well as internal, the gross and the subtler ones, occasioned by (contact with) the three worlds, and solely brought about by volitions, he, (Mandavya), left off identifying himself with the senses (and the mind), (along with the melodious strains of the harp) and the thread of the long-drawn resonance (Nada), characterizing the end of the Pranava (Om-kara), even as a fowl of the air would, his net (along with its strings). Thereafter, he gave up his body-consciousness, which was distinctly clear and had attained the form of a percept. Then, (Mandavya), the best among the sages, attained the knowledge of a just-born babe, and gave up remaining in the stage of a (mere) reflection of the supreme sentience (of the Brahman), even as air that has (given up) its quality of throbbing. Hence, attaining the state of absolute existence with sentience as a generic feature and assuming the sleeping state, he stood motionless as a mountain. (9-17)

#### REMAINING AS THE TURYA-TURYA

(The sage) in the sleeping state, having got confirmed therein, attained the form of the Turya (of the Turya state) and filled with ordinary bliss, though actually devoid of real bliss, he became turned into existence and non-existence. Then, he became (the Brahman), that lies beyond the range of speech (and thought), which is the S'unya (void) of S'unya-vadin-s (Nihilists), (those that hold that everything becomes ultimately reduced to nothing); which is the Brahman of the knowers of the Brahman; which is the flawless worldly wisdom (Vijfiana) alone of the expositors of the Vijfiana-doctrine, (the Bauddha-s); which is the Purusa (prime-energy) of those who hold the Sāmkhya-view; which is the Is'vara-tattva of those who argue in favour of Yoga; which is the S'iva of those, who take their stand on the Saivagama-s; which is the Kalatman of those, whose one argument is that the Kalatman alone is the eternal one; that, which is the final conclusion arrived by all the Sastra-s; that which pervades all hearts; that, which is the all and the all-pervading entity; that, which is the Truth, wherein this (Mandavya) stood; that, which has not been adequately described by word of mouth; that, which is non-throbbing, (because of the majesticity of its calmness); that, which imparts luminosity to all radiant bodies, such as the Sun; that, which could be solely measured by self-realization; that truth, wherein this (Māṇḍavya) stood; that, which is the indivisible one and the diverse many; that which is possessed of attachment and devoid of attachment; that which is all and is not all; that is the truth, wherein this Māṇḍavya stood. The originless, the immortal, the beginning-less, the very first one, the single, the flawless, the digitful, and the digitless, wherein the moment he stood, that very moment, (he became) the Isvara, (attaining) the flawless state, even more than the state of the ethereal firmament—Thus.

#### CHAPTER IV

## THE JIVAN-MUKTA'S INDIFFERENCE TOWARDS THE ACQUISITION OF PSYCHIC POWERS

"Is traversing the ethereal regions and the like the characteristic index of the Jīvan-mukta?" "If that should be so, O best among sages! none of that type has, so far, been among that class. By having recourse to the influence of wealth, mystic formulas, (appropriate) actions and (propitious) time, even an ignorant man, devoid of the knowledge of the Ātman, though he is not a liberated (Jīvan-mukta), verily attains, O Brāhmaṇa! (psychic powers), such as traversing the ethereal regions and the like. This is verily not the

goal sought to be attained by the knower of the Atman. A knower of the Atman has his aim fixed in the Atman alone. He, who is thoroughly satisfied with the Atman, in the Atman, does not run after A-vidva (ignorance). Wise men know, that whatever phenomena exist in the (phenomenal) world, they are made up of A-vidya. How, then, can a Yogin, who has abandoned (all) ignorance, immerse himself therein (again)? That deluded fool or man of small intellect, who desires to acquire the clusters of psychic powers. gradually accomplishes his purpose, by having recourse to the kinds of Yoga, which are the means to be employed for the acquisition of such powers. Wealth. mystic formula, appropriate action, propitious time and stratagem, which are well adapted for the bestowal of psychic powers, do not by any means whatever serve as aids to the attainment of the Paramatman. whom there is the requisite desire (for psychic powers), alas! he succeeds in accomplishing the psychic power (of his choice). No such desire, in whatever direction, is generated in the man devoid of desires, who is full (in the knowledge of the Atman). There will be the attainment of the Atman, O sage! with the cessation of the cluster of all desires. How will that person, whose mind stands dissolved, how will he develop the desire for the clusters of psychic powers? Should the Sun be cool-beamed, should the disc of the Moon be hot-rayed, should the flame of fire project downwards, (even then), the Jīvan-mukta is not filled with wonder. While the Supreme Truth is the abode of the Jīvan-mukta, no curiosity is roused in him in the cluster of wonderful phenomena, as in the case of the rope-snake." (1-10)

#### THE DISSOLUTION OF THE MIND OF A JIVAN-MUKTA

"Those that have known what ought to be known. (by realizing the Brahman), who have quelled their passions, who are possessed of a prodigious intellect. the knots of whose heart, (doubts), have been sundered. are, all of them, not bound by any conventions and remain in the embodied state (of a Jivan-mukta). The mind of him, (that Jīvan-mukta), who preserves his fortitude in prosperity as well as adversity, and whom (external phenomena) cannot disturb out of his equanimity, even as puffs of breath cannot, a huge mountain, they (wise men) know that (mind) as practically dead. They (wise men) know that the mind of that (Jīvan-mukta) is destroyed, whom neither adversity nor niggardliness, nor zeal, nor infatuation, nor dull-wittedness, nor the height of prosperity would drive out of temper." (11-13)

## Dissolution of the Mind, of Two Kinds: With and Without Form

"Dissolution of the mind is of two kinds: that with form (seed), and that without form (the seedless variety). That with form occurs in Jīvan-mukti and that without form embraces the state of Videha-mukti.

The existence of the mind leads to misery, while the destruction of the mind contributes to happiness. Having caused the existence of the mind to reach the vanishing point through waning, one should bring it to the point of obliteration. Know that mindedness is folly. When this (mindedness) vanishes. O sinless one! that, it is said, is what is known as the dissolution of the mind with form. When conjoined with friendship and other virtuous qualities, that mind of the livan-mukta becomes possessed of the best impressions (tendencies), devoid of being born again. This dissolution of the mind of the Iīvan-mukta is endowed with form, O Nidagha! while the formless dissolution of the mind occurs in Videha-mukti. [The former is the divisible and the latter the indivisible type of Videha-mukti.]" (14-18)

#### THE STATE OF A VIDEHA-MUKTA

"In whom, even the distinctive functions associated with the excellent qualities indicative (of a Jīvanmukta), are found to have met with their dissolution, such a one, of a digitless (indivisible) character, becomes a Videha-mukta. In that flawless and exquisitely sacred state of Videha-mukti, in that form (of the mind) characterized by the cessation of all functioning, which falls within the range of Videha-mukti, and is known as the formless dissolution of the mind, there is nothing whatsoever therein, (of a distinctive or indistinctive character). Neither attributes, nor the absence

of attributes, are there therein; neither worldly excellence, nor the opposite of such excellence, nor worldliness; nor exultation, nor dejection, nor the emotions of joy and jealousy; neither radiance, nor darkness, to the slightest extent; neither the twilights and the like, nor the nights (long or short); neither existence, nor nonexistence, nor the state (intermediate) between the two. To those that have reached the other boundary, (the vanishing point), of the mind, as well as of the vanity of worldly existence, there is abundant scope for that (state), even as ethereal space (affords) for winds to blow. That (Brahman), wherein all the misery (of worldly existence) meets with its repose, which is of the character of sentience, which reposes in the one sleep. which is the treasure-house of bliss, and which is devoid of mobility and inertia, in that state, the great (Jīvanmukta-s), with their sheaths rendered subtle like ether, (and therefore devoid of functions generated by lust and other vices) and with even the slightest traces of their minds dropped, become the bodiless, (Vedehamukta-s). O Nidagha of mighty intellect! do thou become possessed of the impression-less mind, (by becoming a Jīvan-mukta). (Thence), by forcibly absorbing the mind, do thou become possessed of a functionless mind, (leading to Videha-mukti)." (19-25)

#### BRAHMA-VIDYA AND ITS FRUITS

"That (the Brahman), which manifests itself as the innermost radiance, ever shining of its own accord

and which renders the phenomenal world intelligible that alone is the witness of the world, the Atman of all beings, the flawless in aspect, the main stay of all creatures (animate and inanimate), having palpable know. ledge as its characteristic mark, capable of being understood only through its own peculiar lore-(the Brahma-vidya, non-dual in its existence, knowledge and bliss, that Brahman I am."-Remaining in that attitude, a sage should discharge his duties (and become blessed). That, which, (though itself non-abiding), is the abode of all, the non-dual, transcendent Brahman. the most ancient, which is of the form of existence, sentience and bliss and which is not within the the range of speech and the mind; not there do the bodies of the Sun and the Moon shine; not there do the winds waft; nor all the deities (exert their influence). That radiant God, that is brought into being (through meditation), manifests himself as the exquisitely pure (Atman), devoid of all emotions. When that allembracing (Brahman) is seen, the knot of the heart, (doubt), is sundered, all doubts vanish and all Karma (past, present and prospective) of the seer perish. There are two Suparna-s (kings of birds) abiding together in this body (of ours) and they are known as the Jīva and the Is'a. Of the two, the Iva enjoys the fruits of all actions, but not so the great Is'vara. The great Is'vara manifests itself purely in the form of a witness, not partaking in the enjoyment (of fruits). Any difference manifesting itself between the two is the work of Maya (Illusion) alone. The difference in sentience

(between the Jīva and the Īs'vara) is only apparent, (being outwardly attributed to two different entities), but in reality they do not differ in essence, for the reason that otherwise, sentience will be shorn of its sentient principle. As the oneness of sentience is established, both out of analogical inference, (even as ether is one and indivisible, though differentiated apparently as the ether of the pot, the ether of the pan and so forth) and also out of scriptural testimony, (such as of the Mahā-vākya-s, "That thou art," and others), (a sage) feels neither sorry, nor deluded in arriving at the concept of the oneness of sentience. "The final resort of the entire universe, the palpable truth and sentience, (the Brahman) I am;"-with this conviction should the sage give up all sorrow. Verily those, from whom all contaminations have vanished, see in their own bodies, the self-luminous form of the Atman, the All-witness, and not those (others) that are envel-(26-36)oped in Māyā.

## THE MEANS TO BE EMPLOYED FOR THE ACQUISITION OF THE BRAHMA-VIDYA

(Having attained purity of mind, by having recourse to austere action, detached from desire and unconcerned with the fruit) and having realized that (Brahman) alone, the Brahmana of fortitude should desire to attain wisdom (through meditation of the form—" I am the Brahman, the Brahman alone am I,") and not merely ponder over many words (signifying things apart from

the Brahman), as that will be mere logomachy and waste of vocal energy. Having acquired a thorough knowledge of the Brahman (through study, reflection and repeated meditation on the sublime truths of the Upanisad-s), he should cultivate the desire to stand by that, with the detachment of a child. By practising the lore of the Brahman and the detachment of a child, the sage should then become possessed of the Atman (i.e., become a Jīvan-mukta or a Videha-mukta.) (37,38)

## Tranquillizing the Mind by Controlling the Breath

Know that this body made up of the elements is the seed of the creeper of worldly existence, encasing the big sprout of (human) effort, productive of (the fruits of) happiness and misery. Of this body, the mind following in the wake of desire is the seed, having for its sheath, states which are actual or fancied and the actual types of misery, as its caskets. There are two seeds for the tree of the mind, overgrown with the creeper of changing (mental) attributes. One is the throbbing of the vital air. The second is the fixed attitude (of confirmed preconception). When the vital energy moves about, intent on passing through the Nadi-s, then the mind instantly becomes filled with awareness. is the responsivity to environment roused by the flow of vital energy. The restraining of mental functioning is excellent. The flow of vital energy and the like is good. For the attainment of the tranquillity of the mind, Yogin-s have recourse to the control of breath along with Prāṇāyāma-s (rarefaction of the breath), Dhyāna-s (concentration) and other ways of procedure devised by their own ingenuity. Know that supreme cause, which bestows tranquillity of the mind as its effect. (Wise men) know that the restraining of the breath (brings about) the remaining at ease of the mind, which is conducive to bliss. (39-45)

## Conquest of the Mind through the Restraint of previous Mental Impressions

The perception, through confirmed previous bias, of an object, without resort to any investigation into its antecedents and consequents, is what is known as Vasana (preconceived mental impression). When the conception of what has at all to be abandoned and what has at all to be grasped, is not present and there is the state of remaining unattended with conceptions, then is the mind not born. When the mind does not function owing to the absence of Vasana-s (mental impressions), then arises non-mindedness. When there is no conception conceived of any worldly object whatsoever, then how will the mind be born, when the ether of the heart is void? Assuming a thing to be nonexistent, the conception of its non-existence, (culminating in) the perception of the real existence, that is known as the state of absorption of the mind. That, which, having given up everything within (itself), abides in a cool heart (in a state of unconcern), that mind,

even though functioning, is said to be of a non-existent form. They are verily known as Jīvan-mukta-s, whose Vāsanā, resembling a baked seed, is incapable of reproduction and is tongueless, (incapable of expressing what lies in the form of an impression). Those who have reached the other boundary of knowledge and whose minds have attained the rhythmic form (of the Brahman), are said to be mindless and to become etherial in form, when their bodies cease to exist (and become Videha-mukta-s). The throbbing of vital breath and Vasana (mental impression), on being given up, as soon as they come to be known, perish root and branch at once, even as a tree (dies), as soon as its roots are cut through. When what was previously seen or not seen of this perception, manifests itself again, that should be wiped out with effort by the knowing man. Its non-wiping off leads to the great cycle of wordly existence, while its complete wiping off alone is what is known as liberation. Do thou become non-frigid and one who has no interest in sensual pleasures, who has given up responsivity to environment. He in whose case there is, in this world, no dependence on the thing perceived and the state of perception, that person is said to be non-responsive and non-frigid, even though he may be engaged in actions of a hundred kinds. By what has yet to be known, the ether of the heart is not affected even to the slightest extent. He, whose responsivity is of this non-frigid character is said to be a Jīvan-mukta. When nothing is conceived and in consequence of the absence of Vasana, what resembles the superior knowledge of the child, the dumb man and the like, is firmly established, then is resorted to the continuous absence of perception, free from frigidity, in consequence of which the wise man is no longer contaminated. Having given up all Vasana-s, as a result of remaining in the state of Nir-vikalpa-samadhi, (misconception-less ecstatic trance), absorbed entirely in the Brahman, having neither beginning nor end, even that state (of absorption in the Brahman) gets dissolved internally. Whether standing, going, touching, or smelling, unsmeared by such actions, non-frigid, with the happiness (derived from such actions) altogether dropped and the responsivity to environment thoroughly given up, blissful, the sage, (by himself) a vast reservoir of virtuous qualities, should, by holding on to this aim, at all hazards, cross over to the other shore of the ocean of the misery (of worldly existence). (Wise men) know that, as the state of existence, wherein, all differences having been given up, there is existence alone, devoid of attachment, one alone in form and prodigious in size. Do thou become intently devoted to this one supreme existence, (the Brahman) alone, giving up the idea of division, such as, "(This is) existence (of the form of) duration, (this is) existence (of the form of) parts, (this is) existence (of the form of) substance," conceiving that (Brahman), which has the generic property of existence, which is one only, and all alone, as the supreme ruler, that is full, that enjoys exquisite bliss, that fills the points of the compass with its formidable form in a standing

posture, that which is at the other extremity of the generic property of existence and is beyond all conceptions [of space and time], the foremost, the beginning. less state. There is no seed for that. Therein awareness seeks its repose, shorn of all misconceptions. A human being, that has attained his seat therein. does not remain miserable any more. That is the cause of all beings. There is no cause for that. That is the essence of all essences. Beyond that there is no essence. In that vast expanse of the mirror of sentience all these objects and views (of the phenomenal world) are reflected, even as the trees standing on the edge are reflected in the lake. That is flawless and passionless, that is the truth of the Atman. On the acquisition of the knowledge of that, the mind attains tranquillity. Simultaneously with the vanishing of the delusion relating to the reality of the phenomenal world, having attained its one real form, thou art completely reduced to the state of being relieved from the fear of worldly existence. By adopting the various expedients related by me, for these seeds of misery (to be rendered ineffective), is attained that state (the Brahman). If thou shouldst give up, with strong endeavour and manly effort, all the previously acquired Vasana-s and build for thyself, even for a moment, a resting place in the (Îs'vara- or the Sāksi-tattva) stage lying on the other extremity of the generic property of existence, which is incapable of perishing, thou shalt, at that very moment, attain that virtuous state, which will be quite enough for thee. Shouldst thou seek

## ĀLAMBANAPARĪK**Ş**Ā

AND

VŖTTI

by DINNĀGA

WITH THE COMMENTARY OF DHARMAPĀLA

Restored into Sanskrit from the Tibetan and Chinese Versions and edited with English translation and an Essay on Bahyārthavāda

BY

PANDIT N. AIYASWAMI SASTRI Santiniketan

ADYAR LIBRARY

1939

#### INTRODUCTORY NOTE

IT is unfortunate that most of the works on Buddhist logic are not now available in the original Sanskrit, but available only in translations viz. Chinese and Tibetan. One of such works is the Alambanaparīkṣā of Dinnāga along with the author's own vrtti. It has also two commentaries, one by Dharmapāla preserved in Chinese and another by Vinītadeva available in Tibetan. Mr. Susumu Yamaguchi of Japan has translated into French and published in the Journal Asiatique, T. CCXIV. No. I, the text and vrtti with copious extracts from the commentary of Vinītadeva and also with the Tibetan and Chinese versions. But he did not study the commentary of Dharmapāla systematically. I have restored into Sanskrit this important work of Dinnaga with the commentary of Dharmapāla from the Chinese and Tibetan translations. In doing so, I have made use of the books, Chinese and Tibetan deposited in the Adyar Library as well as in the Department of Sino-Indian Studies, Visvabhāratī. The description of these materials, in detail, will be given later on after publishing the whole book. In this connection, I may say that the Advar Library is very fortunate in acquiring rarer collections of the Buddhist Literature and much more so in having the proper authorities who take all the possible interest to make the Library useful to the public in general and to the scholars in particular.

Now I like to offer my cordial thanks to the authorities of the Adyar Library, especially the Director Dr. G. Srinivasa Murti, B.A., B.L., M.B. & C.M., Vaidyaratna and the Editor Dr. C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil. (Oxon) for kindly undertaking the publication of this book.

Santiniketan Feb. 1, 1939 N. AIYASWAMI SASTRI

## आलम्बनपरीक्षा

## आचार्यदिङ्नागकृता

### नमः सर्वबुद्धबोधिसत्त्वेभ्यः

- १. यद्यपीन्द्रियविज्ञप्तेर्याह्यांशः (=अणवः) कारणं भवेत् । अतदाभतया तस्या नाक्षवद्विषयः स तु¹ (अणवः) ॥
- २. यदाभासा न तस्मात् सा द्रव्याभावात् द्विचन्द्रवत् । एवं बाह्यद्वश्चीव न युक्तं मितगोचरः ॥
- साधनं सञ्जिताकारिमच्छिन्ति किल केचन ।
   अण्वाकारो न विज्ञिप्तेर्थः कठिनतादिवत् ।।
- ४. भवेद्धटशरावादेस्तथा सति समा मितः।आकारभेदाद्भेद्दश्चेत्, नास्ति तु द्रव्यसत्यणौ ॥

<sup>\*</sup> Tanjur (Narthan), Mdo, ce, (XCV) No. 4.

¹ This verse is quoted in the Tattvasangrahapañjikā (GOS.) p. 582. The reading ' প্ৰবাৰ: ' given within bracket is according to the Tibetan version.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This line being put literally, may read thus: केचित् सिश्चताकारान् साधनमिच्छन्ति ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lit. विहासि-अर्थ.

- ५. प्रमाणभेदाभावात् सः , अद्रव्येऽस्ति ततः स हि । अणूनां परिहारे हि तदाभज्ञानविष्ठवात् ।।
- ६. यदन्तर्ज्ञेयरूपं तु बहिर्वदवभासते । सोऽथों विज्ञानरूपत्वात्तत्प्रत्ययतयापि च<sup>°</sup>॥
- ७. एकांशः पत्ययोऽवीतात् शक्त्यपेणात्क्रमेण [वा] ।
   सहकारिवशाद्यद्धि शक्तिरूपं [तत्] इन्द्रियम् ।।
- ८. सा चाविरुद्धा विज्ञप्तेरेवं विषयरूपकम् । प्रवर्ततेऽनादिकास्रं शक्तिश्चान्योन्यहेतुके ॥

इ्याचार्यदिङ्नागकृता आलम्बनपरीक्षाप्रकरणकारिका समाप्ता

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The two quarters 4d and 5a form one idea, and they may be put literally thus: सः अणौ ब्रव्यसति नास्ति प्रमाणभेदाभावात्.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This may literally read thus: अणु परिहारे तदाभज्ञानविष्ठत:. The reading 'विष्ठवात्' is adopted from the Tibetan version of the Vrtti.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This verse is quoted in the Tattvas. pañ. p. 582. Mr. S. Yamaguchi suggests in Tib. 6b the reading 'de' for 'te' relying upon Vinitadeva's commentary (Tib.). It is also supported by the Sanskrit original. The first half of this verse is cited by S'ankara in his Bhāsya ad II, 2, 28, with the reading 'तत,' for 'त,'.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> =gcig. cha han. So reads S. Yamaguchi's edition of the Tib. version. But the Xylograph reads gcig. nahan =एकोडपि.

<sup>8 =</sup>अविनाभाव=अव्यभिचार=mi (ma) hkhrul.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> This quarter is cited in the Tattvasan. pan. p. 582 along with the prose passage of the Vrtti thus: अथ वा शक्तवर्पणात्क्रमेणापि, etc.

### आलम्बनपरीक्षावृत्तिः \*

### आचार्यदिङ्नागकृता

### नमः सर्वबुद्धबोधिसत्त्वेभ्यः

ये चक्षुरादिज्ञानस्यालम्बनं बाह्यार्थोऽस्तीतीच्छन्ति । ननु ते कल्प-यन्ति परमाणून् ; तत्कारणत्वात् [ज्ञानस्य] । संघातं वा तदाभज्ञानस्य जायमानत्वात् । तत्र तावत्

> यचपीन्द्रियविज्ञप्तेर्घाद्याः (=अणवः) कारणं भवेत् । अतदाभतया तस्या नाक्षवद्विषयः स तु (अणवः) ॥ १ ॥

विषय इति । ज्ञानेन स्वरूप [मेव] निर्धार्यते । तदाकारतया जायमानत्वात् । अथव्यप्यणवः तत्कारणम् । तथापि न तादृशाः अक्षवत । एवश्च नाणवस्तावदालम्बनम् । संघातस्तु तदाभत्वेऽपि [ज्ञानस्य. नाल-म्बनम् । यतः]

<sup>\*</sup> Tanjur (Narthan), Mdo, ce (XCV) No. 5. The Tibetan version has been edited by Mr. Susumu Yamaguchi with French translation in the Journal Asiatique T. CCXIV, No 1 (1929).

<sup>1</sup> hdus. pa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lit.-कारेण जननात .

<sup>3</sup> This sentence may also read thus: अण्वां तत्कारणत्वेऽपि न तथाभावः अक्षनत.

#### यदाभासा न तस्मात्सा

योऽर्थः स्वावभासिविज्ञप्तिमुत्पादयति सह्यालम्बनं युज्यते। यतः स एव ह्युत्पत्तिप्रत्यय उच्यते। संघातस्तु नैवम्।

### द्रव्याभावाद् द्विचन्द्रवत्।

इन्द्रियवैकल्यात् द्विचन्द्रदर्शनस्य तदाभत्वेऽपि न तस्य विषयोऽस्ति । तद्वत् संघातः द्रव्यतोऽसत्त्वेन अकारणत्वात् नालम्बनम् ।

एवं बाह्यद्रयञ्जैव न युक्तं मितगोचरः ॥ २ ॥

अणुः कलापश्चेति बाह्योऽर्थः नालम्बनम्, एकाङ्गवैकल्यात् ॥ तत्र साधनं सञ्चिताकारमिच्छन्ति किल केचन ।

सर्वोऽर्थो बह्वाकारः अतः तत्र केनचिदाकारेण प्रत्यक्ष इ्ष्यते। परमाणुष्वप्यस्ति सञ्चिताभज्ञानोत्पत्तिकारणभावः ।

#### अण्वाकारो न विज्ञप्तेरर्थः कठिनतादिवत् ॥ ३ ॥

<sup>4</sup> Representative of this view in later periods seems to be Bhadanta S'ubhagupta; cf. Tattvas. pañ. p. 551: समुद्तिता एवोत्पद्यन्ते विनश्यन्ति चेति सिद्धान्तात नैकैकपरमाणुप्रतिभास इति । यथोक्तं भदन्तश्चमगुप्तेन—प्रत्येकपरमाणूनां स्वातन्त्र्येणास्ति संभव: (Read असंभव) । अतोऽपि परमाणूनामेकैका-प्रतिभासनम ।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = rnam. pa. du. ma. can. yin. pas. So reads S. Yamaguchi's edition. But the Xylograph reads simply 'yin pas'.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. the opinion of Sumati, a Digambara, cited in the Tattvas. pañ. p. 554: सामान्यविशेषात्मत्वात् सर्वपदार्थानां तुल्बातुल्यरूपेण द्विरूपाः परमाणवः। तत्र समानं यदूपं तदिन्द्रियेर्गृद्यते नासमानम्। ततश्चेकाकारं विज्ञानमणुष्यविरुद्धमिति प्रत्यक्षसिद्धाः परमाणवः।

यथा कठिनतादि विद्यमानमपि न चाक्षुषबुद्धिविषयः। <sup>7</sup>एव-मणुत्वमपि।।

> भवेद्धटशरावादेस्तथा सित समा मितः । घटशरावादिपरमाणुषु बहुष्विप न कोऽपि विशेषोऽस्ति । आकारभेदाद्भेदश्चेत् ,

यदि मन्यसे श्रीवाद्याकारः विशेषिकया, येन बुद्धेविशेषणसुपाधि-भेवेत् । इति । अयसुपाधिर्घटादावस्ति ।

> नास्ति तु द्रव्यसत्यणौ ॥ ४ ॥ प्रमाणभेदाभावात् सः,

परमाणुषु द्रव्यान्तरेष्विप पारिमाण्डल्ये भेदो नास्ति ।

अद्रव्येऽस्ति ततः स हि।

आकारभेदः संवृतिसत्स्वेवास्ति न तु परमाणुषु । घटादयश्च संवृतिसन्त एव ॥

अणूनां परिहारे हि तदाभज्ञानविष्ठवात् ॥ ५ ॥

द्रव्यसत्सु <sup>°</sup>अपनीतसम्बन्धिष्विप [नील-] वर्णादिवत् स्वबुद्धिनं त्यज्यते । तथा सति इन्द्रियबुद्धीनां विषयो बहिर्नास्तीत्युपपद्यते ॥

> यदन्तहेंयरूपं तु बहिर्वदवभासते । सोऽर्थः

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lit. अणुत्वसद्दश:

<sup>\* =</sup>zlum. po.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> More lit. सम्बन्धिन अपनीतेऽपि : or सम्बन्धिन अपनयेऽपि.

## वाह्यार्थेऽविद्यमाने अन्तस्सदेव बहिर्वदवभासनमालम्बनप्रत्ययः।

### विज्ञानरूपत्वात्तरपत्ययतयापि च ॥ ६ ॥

अन्तर्विज्ञान <sup>1°</sup>मर्थतयावभासते <sup>11</sup>ततो उत्पद्यते चेति धर्मताद्वय-विशिष्टमित्यतः अन्तस्सदेवालम्बनप्रत्ययः ॥

यदि तावदेवमवभास एव वेद्यते । कथं तदेकदेशः सहजातः प्रत्ययः ।

एकांशः प्रत्ययोऽवीतात ,

सहभूतोऽपि अन्यभिचारात् <sup>13</sup>अन्यजातस्य प्रत्ययो भवति ॥ नैयायिकास्तु एवमाहुः । क्रमेण जायमानयोर्हेतुहेतुमतोः भावाभावतद्वता लक्षण<sup>13</sup> मिति ॥ <sup>14</sup>अथवा

## शक्त्यर्पणात् क्रमेण [वा] ।

क्रमेणापि सोऽर्थावभासः <sup>15</sup>स्वानुरूपकार्योत्पत्तये शक्ति विज्ञानाधारां करोतीत्यविरोधः <sup>14</sup> ॥ यदि तर्हि स्वर्र्यंपैमेवालम्बनप्रत्ययः । कथं तत् [रूपं] चक्कश्चोपादय चक्कविज्ञानमुत्पचते [इति] ।

<sup>10</sup> Or. अर्थ: अवसासते.

<sup>11 =</sup>अर्थात . cf. Vrtti ad 2a.

<sup>12</sup> Lit. अन्यस्मात जातस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cf. Nyāyasutra, IV, 1, 49: प्रागुत्पत्तेस्त्पत्तिधर्मकंमसदित्यद्धाः कस्मादुत्पाद-व्ययदर्शनात् •

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> The passage, अथवा ...अविरोध: is quoted in the Tattvas. pañ. p. 582. The pañjikā cites this passage omitting the words कमेण वा in the quarter b of the verse 7.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Xylograph reads स्वभासानु—, ran. snan. ba—.

<sup>16</sup> ran. gi, gzugs.

सहकारिवशाद्यद्धि शक्तिरूपं [तत्] इन्द्रियम् 162 ॥ ७ ॥ इन्द्रियं स्वकार्यात् शक्तिरूपमेवानुमीयते न तु भौतिकम् । सा चाविरुद्धा विज्ञसेः

<sup>17</sup>शक्तिस्तु विज्ञाने वास्तु । अनिर्देश्ये स्वस्य<sup>18</sup> रूपे वास्तु कार्यो-त्यत्तौ न विशेषः ।

> एवं विषयरूपकम् । प्रवर्तेतेऽनादिकालं शक्तिश्चान्योन्यहेतुके ॥ ८॥

चक्षुराख्यां शक्तिमन्तः ैक्षपञ्चोपादाय विज्ञानमर्थावभासि आलम्बनादिवभक्तमुत्पद्यते । इदं द्वयमि अनादिकालमन्योन्यहेतुकम् । कदाचित् विज्ञानस्य शक्तिपरिपाकात् विषयाकारता भवति । कदाचिच्च तदाकारशक्तिः <sup>20</sup> । विज्ञानं सा च उभयमन्यत्वेनानन्यत्वेन च यथेष्ट-मुच्यताम् । एवमन्तरालम्बनं धर्मताद्वयविशिष्टत्वात् विषयतया उपपद्यते ॥

### इत्याचार्यदिङ्नागकृता आळम्बनपरीक्षावृत्तिः समाप्ता

 $<sup>^{16</sup>a}$  Cf. Madhyamakāvatāra, Sanskrit text VI, 62 and bhāṣya thereon.

<sup>17 =</sup>nus. pa. ni. Xylograph omits it.

<sup>18</sup> Or. स्वरूपे=ran. gi. no. bo. la.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> =nan. gi. gzugs.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> =de. hi. rnam. pahi. nus. po.

<sup>21</sup> Better reading will be अन्तिविज्ञानं. Cf. vrtti ad 6c-d.

#### PARAMARTHA'S CHINESE VERSION

## अनाकारचित्तविषयशास्त्रम्

- १. यद्यप्युच्यते अणुः इन्द्रिय [विज्ञप्तेः] कारणम् असरूपत्वात् अक्षवन्न विषयः ।
- २. विज्ञप्तिः संघाताभा भवति न तस्माज्जायते । संघातोऽसद्रृपः द्विचन्द्रवत् । अनेन द्वौ बाह्यार्थौ न विषयौ ।
- ३. केचिद्वदन्ति । अणवः संभूय पदार्थसाघनानि विषयाः सिध्य-न्ति, विज्ञानस्य तदाभत्वात् । अणुस्वरूपं द्रव्यसदपि न विषयः <sup>1</sup>रजोवत् विज्ञानासरूपत्वात् ।
- ४. अणुर्विषयश्चेत , तदा विज्ञिसिरिमन्ना [स्यात्] । यद्याकारमेदं
   वदिस तदा विज्ञिसिर्विषमा [स्यात्] । आकारमेदः प्रज्ञिस्थः । अत
   आकारो न तथ्यः ।
- ५. अणुप्रमाणं सर्वत्राभिन्नम् । यद्यणून् परिहरसि, विषयविज्ञप्ति नोंदियात् । तस्मात् विषयाः प्रज्ञप्तिनामानि ।

¹ Chén=dust. dirt, This character is also used for विषय. But in the corresponding passage of the vṛṭṭi of Paramārtha's and Hsuan Chuan's versions, the character 'chien' is used which exactly corresponds to कठिनता of the Tibetan. So 'chén' is, I think, a mistake for 'chien' =कठिनता.

- ६- अन्तर्विषयरूपं बहिर्वदवभासमानं विज्ञप्तिविषयः मिध्यति । विज्ञानस्य दृश्याकारत्वात् इदं विज्ञानमालम्बनप्रत्ययः ।
- उत्पत्तिनैयत्यात् युगपत् [प्रत्ययः] सिध्यति । क्रमेण व।
   शक्तिर्जनयति । दिव्रतीयमिन्द्रियं सहजातशक्तिविशेष इन्द्रियं भवति ।
- ८. विज्ञानस्याप्रतिघः । अन्योन्यहेतुके शक्तिविजयविषयात्मकः अनादिकालमन्योन्यप्रवृत्ते ॥



There are two kinds of sense organs, sthula and suksmu. The latter seems to be meant here.

³ =अविरोधी.

#### PARAMĀRTHA'S CHINESE Version अनाकारचित्तविषयशास्त्रम्

१. ये केचित् स्वीकुर्वन्ति चक्षु-रादिषड्विज्ञानानि बाह्यमर्थं प्रतीत्य उत्पद्यन्त इति । ते कल्पयन्ति परमाणुं वा विषयम् । विज्ञानहे-तुत्वात् । परमाणुसङ्घातं वा विष-यम् । सङ्घाताभविज्ञानस्योदयात् । HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

आळम्बनप्रत्यथपरीक्षाशास्त्रम्

१. केचित् चक्षुरादिपञ्चविज्ञा-नानां बाह्यरूपमालम्बनप्रत्ययं कुर्वन्तः परमाणुं वा कल्पयन्ति वस्तुत अस्तीति । विज्ञानजनकत्वात् । स-ङ्वातं वा गृह्णन्ति । जायमानवि-ज्ञानस्य तदाकारबन्धात् । उभयमपि न युक्तम् । कस्मात् ।

अणुः पञ्चविज्ञानानां कारणमपि नालम्बनम् । तदाकारविज्ञानाभावात् चक्षुरक्षादिवत् ॥

आलम्बनप्रत्ययो यदुत तदाकार--

विषय इति किंरुक्षणः। <sup>4</sup>यत् बद्धविज्ञानजनकप्रत्ययः। वस्तुरू-विज्ञानविज्ञापकम्। तल्लक्षणः। यथा पश्च जनकप्रत्ययो भवति। विज्ञानं तल्लक्षणं विज्ञानमुदेति। तस्मात्स तमपेक्ष्य जायते। रूपादिपरमाणु-विषय उच्यते। परमाणु नैतद्वृत्तिः। र्यद्यपि वस्तुरूपः आलम्बनाकारिवि- PARAMĀRTHA'S CHINESE VERSION

HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

यत्परमाणुद्रन्यम् इदं कारणम् । पञ्चेन्द्रियवत् । तस्मान्न विषय: परमाण: ।

विज्ञान- ज्ञानजनकः तथापि नालम्बनम्। चक्षरक्षादिवत् । चक्षरादी तदाकार-विज्ञानाभावात । एवं परमाणुश्रक्ष-रादिविज्ञानस्य नालम्बनम् ।

विषयः स्यात्। यथासङ्घातं विज्ञानो- मालम्बनमपि न प्रत्ययः। दयात । यद्यपि पुनरेवं ⁵तदाकार- तद्रव्याभावात् मुदेति । विज्ञानं न तस्माज्जायते । तस्मात् सङ्घातोऽपि न विषयः। कस्मात्। विषयश्चेत्, तदाकाराभ-विज्ञानजनको विषय आस्थेयः। कस्मात् । अयं हि विषयो वक्तव्यो विज्ञानोत्पत्तिप्रत्ययत्वात् । सङ्घातस्त नैवम् । अद्रव्यसत्त्वात् द्विचन्द्रवत् । संक्षभितचक्षरिन्द्रियस्य द्विचन्द्राभवि-ज्ञानमस्ति । न ति चन्द्रद्वयम् । विज्ञानगोचरत्य द्रव्यतोऽभावात् । सङ्घातोऽप्येवम् । परमाणून् विहाय द्रव्यं नास्तीति सङ्घातो न विज्ञानगी-चरः । तस्माह्याद्यविषयः — द्वावर्थौ.

२. तथा चेत् परमाणुसङ्घातो २. सङ्घातः पश्चविज्ञानाना-द्वितीयचन्द्रवत् ॥ रूपादिसङ्घातः यद्यपि आलम्बनी-क्रियते । चक्षविज्ञानादीनां तदाका-रकत्वात् । तथापि न प्रत्ययः ।

संक्षमितनेत्रदृष्टद्वितीयचनद्रवत्। तस्य

द्रव्यतो नास्तीत्यकारणत्वात् । एवं

न भवति। अतो बाह्यो द्वावधी

आलम्बनप्रत्यययौ मिथ एका 🛪 -

प्रत्ययो

सङ्घातश्रक्षरादिविज्ञानानां

विकलो । अत एव न युक्तो ।

PARAMĀRTHA'S CHINESE Version

HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

न विज्ञानगोचरः । द्वयो विंकलाङ्ग-त्वात्।

वः सिञ्चताः पदार्थसाधनानि बह्वा- प्रत्येकं बह्वाकाराः सन्ति । तत्र कारसंपन्नाः । तान् गोचरं सधा- एकाकारः यामः । कस्मात् । आकारान्तरयुक्तः परमाणूनामाकारसमृद्धानामस्ति प्र-प्रत्यक्षजनकः । न केवलः परमाणः त्येकं सङ्घिताकारः । अयमाकारो परमाणुसङ्घातश्च । तस्मात् परमाणौ परमाणुसङ्घाते च अस्त्याकारः मिज्ञानोत्पत्त्यारम्भक इति पञ्च-[यः] षड्जिज्ञानानां विषयः क्रियते। आण्वाकारो न विषयः कठिन-तादिवत् । परमाणौ सन्ति काठिन्य-शीतोष्णप्रयत्नस्पर्शाः । ते च द्रव्य-सन्तो न चाक्षषविज्ञानगोचराः। चाक्षषविज्ञानस्य अतादृशत्वात् । परमाणुवर्तिपदार्थ [आकार] श्रीवम् ।

३. केचिदाचार्या वदन्ति। अण- ३. केचित् गृह्णन्ति रूपादीनां प्रत्यक्षविषय: । द्रव्यसन् प्रत्येकं [तद-] आकाराभ विज्ञानानामालम्बनप्रत्ययीकियते । इति । तदपि न युक्तम् । कस्मात् ।

> सञ्चित[ाकार]: कठिनतादिवत् चक्षुरादिविज्ञानानां । प्रत्ययोऽपि नालम्बनम् अण्वाकाराभ्युपगमात् ॥

यथा कठिनताद्याकारः यद्यपि वस्तुसन् चक्षुरादिविज्ञानानां प्रत्यय-भावं भर्जते । तथापि नालम्बनम् । चक्षरादिविज्ञानेषु तदाकाराभावात् । PARAMĀRTHA'S CHINESE VERSION HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

रूपादिपरमाणूनां सञ्चिताकारेऽपि युक्तिस्तथैव । तस्य सर्वथा अण्वा-कारतया प्रहात् ।

१. कस्मात् । पदार्थमध्यवर्ती
परमाणु यदि विज्ञानजनकः । तदा णुसा
इदं विज्ञानं न भिद्येत । पदार्थ- षान्त
मध्यवर्तिपरमाणुभेदाभावात् । यदि
वदिस आकारभेदात् विज्ञानभेदो
जायते । घटादिपदार्थाश्च न समाः ।
तदाकारकारणत्वात् जायमानं विज्ञानं
भिद्यते । इति । अयमर्थो न युज्यते ।
कस्मात् । तादृशाकारभेदाः घटादि- घटश्
प्रज्ञसिपदार्थवर्तिनः न तु परमाणु- परम
द्वव्यवर्तिनः ।

४. चक्षुरादिविज्ञानकारणप्रमा-णुसिञ्चताकारवादे पुनरस्ति दो-षान्तरम् ।

> घटशराँवादिमतिः तद्गृद्धन्ती अभिन्ना स्यात् । नाकारभेदाद् भेदः आकारभेदस्याद्रव्यत्वात् ॥

घटशरावादिमहदल्पादिपदार्थसाधन -परमाणुषु बहुषु अल्पेषु वा सा-म्यात् तत्कारणा मतिरभिन्ना स्यात्। तत्पदार्थाकारभेदाहुद्धचाकारभेद इति वदसि चेत्। न तथा युक्तन्। श्रीवाद्याकारभेदः केवलं घटादिपञ्च-प्रिघमेंऽस्ति। न तु परमाणुषु। अतस्तन्न श्राह्यं परमाणवोऽपि भिन्ना-कारा इति। PARMÄRTHA'S CHINESE VERSION

५. <sup>6</sup>अणुप्रमाणस्य

मेदाभा-वात्। पदार्थस्थपरमाणुप्रमाणं यत्पा-अभिन्नम् । तस्मात् पदार्थानामाकारा न वस्तु-

सन्तः । [किन्तु] प्रज्ञप्तिसन्तः । घटादिपदार्थाश्च प्रज्ञस्याकारा इत्य-

[तत्]

च्यन्ते ।

रिमाण्डल्यं

अणूनां परिहारे घटाचाकारवि-ज्ञानस्यानुत्यत्ते: । द्रव्येषु गंस्युक्तधर्मा मग्राश्चेत् [तदापि] द्रव्याकारविज्ञानं न नश्यति । अभयकाल इव घटे पञ्चविषयविज्ञप्तिर्जायते । भग्नार्थे पञ्च-विषयविज्ञप्तेरनष्टत्वात् पश्चविषयादयो द्रव्यसन्तः । अनेन अणुसङ्घात-पदार्थों न विज्ञप्तिजनकौ । तस्मा-हाह्यचविषयो न विज्ञानगोचरः ।

६. तथा चेत को घर्मी विषयः। अन्तर्विषयरूपं बहिर्वद्वमासते । अयं था नास्ति । नैव सर्वथा नास्तीति । विज्ञानविषय इत्युच्यते । बाह्यविषये तथा चेत् किम् । वस्तुतोऽविद्यमाने, अन्तर्विज्ञाने स-

HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

५. अणुप्रमाणसाम्यात् आकारमेदः प्रज्ञितमालम् । अणुशस्तस्य भेदे तद्बद्धित्यागनियमात् ॥

न घटशरावादिनिष्पादकपरमाणूना-माकारपरिमाणं भिद्यते । पारिमाण्ड-ल्यलक्षणं हीयेत । अतो ज्ञायते विभिन्नाकारः प्रज्ञप्तिस्थो न द्रव्यम् इति । विभिन्नाकारः पुनः पर-माणुशो भज्यते [चेत्] तहु-द्धिनियमेन त्यज्यते । न नीला-देरणुशो भञ्जने तह्नुद्धिस्त्यज्यते। अस्मात् आकारभेदः संवृतिसन्मात्रम्। न नीलादिवत द्रव्यस्थः। तस्मात्पञ्च-विज्ञप्तीनामालम्बनप्रत्ययो न बाह्यं रूपादि इतीद्मुपपत्त्या संपन्नम् ।

६. ननु तदालम्बनप्रत्ययः सर्व-

#### PARAMĀRTHA'S CHINESE VERSION

HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

त्वानां मुग्धचित्तविकल्पात् षडिषय- अन्तः रूपं बहिर्वेदवभासमानं विकल्पः प्रवर्तते । अयं विकल्पो यथा बहिर्वर्तते तथा अवभासते। चतुषु प्रत्ययेषु अयं नाम विज्ञानाल-म्बनप्रत्ययः । अस्य विज्ञानरूप-त्वात् अस्माद्विज्ञानस्य जननात्। कस्मात् । इदं विज्ञानं, अन्तर्विषय-रूपं भवति अन्तर्विषयाज्जायते इति विज्ञानं तदाकारबद्धं प्रवर्तते तत धर्मद्रयसंपन्नम् । तस्मादन्तर्विषयो गोचर आख्यायते ।

विज्ञानालम्बनप्रत्ययः । तदाकारो विज्ञानवर्ती विज्ञानजनकश्च इत्यभ्युपगमात्॥ बाह्यविषयो यद्यप्यसन् । तथाप्यस्ति अन्तः रूपं बहिर्विषयाकारमवभास-मानमालम्बनप्रत्ययः । चक्षुरादि-उत्पद्यते च इति धर्मद्वययुक्तमित्य-भ्यपगमात ।

७. प्रक्रयते । यथाविषयं वि-ज्ञानं संभवति इतीदमेव युक्तम्। अन्तर्विषयोऽयं विज्ञानैकदेश एक-काल उत्पन्न: कथमालम्बनप्रत्ययो भवति<sup>8</sup>। उच्यते । आलम्बन-प्रत्ययः सिध्यति । इति । आलम्बन-प्रत्ययोऽयं संभवति अद्विधाभावात् । प्रत्यय इति । कदाचित् एककाल विषयाकारो विज्ञानेन सहवृत्तिनै-उत्पन्नोऽपि अन्यजातस्य धर्मान्तरस्य साधनम् । उत्पत्तिविनाशयो भिनय- कारणप्रत्ययः । नैयायिका आहः । तानुबन्धित्वात् 10 । पृछ्यते । क्रमेण यद्ययं तेन असहवर्ती भवति ।

७. अयमन्तर्विषयाकारः विज्ञा-नादविभक्तः । विज्ञानकारणप्रत्ययः कथं भवति । सहवृत्तिनैयत्यात् युगपदपि कारणप्रत्ययः। पौर्वापर्येण वा प्रत्ययः तच्छक्तचर्पणात् ॥ यत्यात् यगुपज्जातोऽपि

PARAMĀRTHA'S CHINESE Version HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

जातयोः कथमालम्ब्यालम्बन्ह्यम् । युगपज्जातयोरिष [न] कार्यकारणभावो उच्यते । हेतुः पूर्व चेत् पश्चात् लभ्यते । फलम् । फलं हि हेत्वनन्तरं-भावि<sup>11</sup> । न तु हेतुः फलान-न्तर<sup>11</sup> भावी । हेतोस्सफल्त्वे अवश्यं सत्ता । हेतोर्निष्फल्रत्वे अवश्यम-सत्ता । फलं हेत्वनन्तरभावि<sup>11</sup> सद्वा असद्वा । इदमाख्यायते हेतुफल्र-रूपम् ।

अथ वा शक्तचर्पणात् क्रमेण आ-लम्व्यालम्बन [रूपं] सिध्यति । विष-याकारं विज्ञानं क्रमेण उत्पद्य उत्पा-दयति । कार्यानुरूपशक्तचुत्पादनेन विज्ञानधारामुत्पादयति ।

पृद्धयते । यद्यन्तर्विषयो विज्ञाना लम्बनप्रत्यय उत्पत्तिकारणम् । कथं स्त्रं व्याख्यातव्यम् । स्त्रमाह 12 । चक्ष्र्रूष्यञ्च प्रतीत्य चक्षुर्विज्ञानमुत्य- द्यते । इति विस्तरः । उच्यते । कार्य- सहकारिशक्तिस्वरूपमिन्द्रियमुच्यते ।

अथ वा पूर्व विज्ञानाकारः
पश्चाद्विज्ञानप्रत्ययो भवन् मूल-विज्ञाने स्वानुरूपकार्योत्पादकराक्तच-र्पणादुत्पादयति । इति युक्तचिवरो-धात् ।

यदि पञ्चविज्ञानानि केवलमन्तः रूपं प्रतीत्य जायन्ते । कथं पुनरुच्यते चक्षरादिः प्रत्यय इति । PARAMĀRTHA'S CHINESE VERSION

HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

आह । इन्द्रियं किंस्वरूपम् । उच्यते । शक्तिविशेषस्वरूपम् । तत्स्वरूपं केन कारणेनान्मीयते। स्वकार्यात्तच्छक्तिविशेषरूपं विज्ञा-यते । न चतुर्महाभूतरूपम् ।

८. सा शक्तिविज्ञानस्य अवि-रुद्धा। सा शक्तिविज्ञाने वर्तते विज्ञानविभक्ता। अनिर्देश्यं वा तत्स्वरूपम् । यथा मया साधित मिन्द्रियं भवता साधित मिन्द्रियञ्च विज्ञानारम्भानुमानेन ज्ञायते इन्द्रि-शक्तचात्मकं समम्। तयोः को भेद:18 । एवं शक्तिविषयाकाराव-भासश्च अन्योन्यहेत्रकौ । तथा शक्ति विषयाकारावभासश्चीत्पद्यअना- आख्यायन्ते । [इतीदं] न युक्ति-दिकालात्तथा आगच्छतः। इन्द्रि-याच्यशक्तिमाश्रित्य अर्थाच्यमन्त-विषयरूपञ्च प्रतीत्य संक्ष्मितं वि-ज्ञानमनिर्देश्यरूपम् । अयं धर्म अन्योन्यहेतकः अनादिकालञ्च प्रव-र्तते । कस्मात् । कदाचित् शक्ति- न्तव्यम् । तच्छक्तीन्द्रियं पूर्वविषय-

८. विज्ञाने शक्तिरूपाणि इन्द्रियाणि युज्यन्ते । शक्तिर्विषयश्चाना-दिकालमन्योन्यहेत्रकौ ॥

यमस्तीति । तत् केवलं शक्तिः न त बाह्यकृतमिति । अतो मूले विज्ञाने पञ्चशक्तिरूपाणि चक्षरादीन्द्रियाणि विरुद्धम् । शक्तिर्विज्ञानारम्भन्या-यामेदात विज्ञानवर्तिनी अन्यवर्तिनी वा । अनिर्देश्यापि [वा] । बाह्यधर्मत्वे युक्तचभावात सा विज्ञानवर्तिनी नान्यवर्तिनी इति नियमेनाभ्युपग-परिपाकात् विज्ञानं विषयाकारं रूपञ्च अनादिकालादन्योन्यहेतुके।

### PARAMĀRTHA'S CHINESE VERSION

प्रवर्तते । कदाचित् विषयाकारविज्ञा-नाच्छक्तिः सिध्यति । विज्ञान-

### अनाकारचित्तविषयशास्त्रम

- <sup>4</sup> Lit. यदि.
- b Lit. यथा तदाकार.
- The chinese text has a negative particle 'wu, just before these two words. It is to be omitted to make the sense more correct.
  - No case sign in Chinese
  - <sup>5</sup> Lit. क्रियते.
  - <sup>9</sup> Lit. अनुत्पत्तिः
  - 10 Or-अनुरुद्धत्वात् •
  - 11 Lit. हेत्वनुसारि.
- <sup>12</sup> Cf. Madhvamakavrtti, ed. L. V. Poussin, p. 6, 1. 3 with note thereon.
  - 13 न कोSपि भेदः इति शेष: ।

### HSUAN CHUANG'S CHINESE VERSION

तथाहि । सा शक्तिः परिपाकप्राप्ता विज्ञाने पञ्चान्तर्विषयरूपाणि अव-मभयभिन्नं वा उभयाभिन्नं वा अनि- भासयति । इमानि अन्तर्विषयरू-र्वाच्यं वा । एव मन्तर्विषयो धर्मद्र- पाणि पुनः पाकान्तरेण विज्ञाने पञ्चे-यविशिष्टत्वात् विज्ञानगोचरो भाव्यः॥ न्द्रियशक्तीरर्पयन्ति । इन्द्रियविषय [ाल्य]रूपद्वयं विज्ञानाद् भिन्नमभिन्नं वेति<sup>8</sup>ै यथेष्टमुच्यताम् । एवं विज्ञा-नानामन्तर्विषयाकार एवालम्बनप्रत्यय इत्यपपत्त्या निप्रणं साधितम् ॥

#### आलम्बनप्रत्ययपरीक्षा शास्त्रम

- 1 Lit. ०नानि उद्दिश्य.
- <sup>2</sup> Lit. आलम्बनभावभाग्विज्ञान ••
- $^3 = ou = bowl$
- 3a To put more literally this phrase: • रूपद्वयं. विज्ञानेन एक मन्यद्वा. अथवा नैकं ना यहा .

## आलम्बनपरीक्षाव्याख्या\*

### आचार्यधर्मपालकृता

दुर्मेधसां प्रज्ञां प्रदीपयितुं दोषावरणं तिरस्कर्तुञ्च यो जगाद । [तं] प्रणम्य अयमर्थः परीक्ष्यते ॥

चक्षुरादिविज्ञानानां [ . . . ] कल्पयन्ति । इति ।

हेयस्य हानमुपादेयस्य वोपादानं परीक्षाफलम् । अतो हेयार्थस्य [त] द्विपरीतस्य च हेतुः प्रदर्श्यते । तत्र स्वयूथ्या वदन्ति । यत् हृपं चक्षुश्चाश्रित्य पश्चविधविज्ञानानि [भवन्ति] इति परे कल्पयन्ति । [तत्] संगृह्णीम इति । परे तानि "एकोन्मुखानि वस्तुप्रत्ययानि इति प्रतिपद्यन्ते । अतो मनोविज्ञानं न युक्तम् । एकोन्मुखत्वाभावात् रथादि-[वत्] संवृतिसत्प्रत्ययत्वाभ्युपगमात् । यद्यपि मनोविज्ञानं गोचरं वस्तु प्रतीत्य साकारम् । [तथापि] विज्ञानाकारविहीनमतद्विषयमपि गृह्णाति । चक्षुरादि-विज्ञानस्य अविनाभृतः "प्रसिद्धो विषयः आकारः सद्धः । तस्मात् नास्य

<sup>\*</sup>This commentary has been rendered into Sanskrit from the Chinese version of I-Ching.

¹ Lit. यदि•

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lit. गदितं शक:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> = नियतैकबाह्यपदार्थगोचराणि.

<sup>&#</sup>x27; Lit. सावयवम् •

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Or अविनाभूतो विषय: प्रसिद्धय (or सिर्द्धि रुज्ध्वा), etc.

Lit. प्रदेश:=fang.

<sup>7</sup>मर्यादा प्राप्यते । किश्च अभ्यासज्ञानबोध्यरूपतत्त्वस्य तर्कागोचरत्वात् दृश्यवत् प्रतिष्ठितत्वाच इहेदं [तत्त्वं] श्रवणमननभावनाजन्यज्ञानमात्र-विषयः । तथा मनोविज्ञानालम्बनार्थोऽत्यन्तमभावः सिध्यति । अस्य स्व-सन्ततावशक्तप्रत्ययत्वात् । गतानागतप्रत्यययोः पुनरवस्तुत्वात् असंस्कृतवत् । तद्र्थमादिवचनं पञ्चविज्ञानकायसंग्राहकम् ।

ति इन्द्रियविज्ञानगृहीतं सर्व मनो विजानाति । इति चेत् । तदिष कथम् । नैतिदिन्द्रियविज्ञानसमकालम् । अनन्तरं वा । रूपाद्यालम्बनस्य निरुद्धत्वात् । न वा वर्तमान [आलम्बन] प्रत्ययः । इन्द्रियविज्ञानगृही-तत्वात् । तन्मनोविज्ञानं स्वतो बाह्यार्थप्रहणस्वभाव[श्चेत् ] । तदा बिध-रान्धादीनामभावः स्यात् । अनुमानविरोधि च इन्द्रियान्तरम् । अधिकरूप-निराकरणस्य इष्टत्वात् । तथा मनोविज्ञाने न पुनराप्रँहः । चक्षुरादि-विज्ञानानि <sup>10</sup>रूपमाश्चित्य <sup>11</sup>आकारवन्ति । अनावरणमिकयास्वभावमात्रम् । अतोऽभावः स्वयमभ्युपगम्यते । तथैव <sup>12</sup>करणं मनः । तदालम्बनं <sup>13</sup>प्रत्यक्षभावि । प्राह्यस्वभावत्वेन अत्यन्तविषमगितत्वात् । तदालम्बनं निराकरणं सम्यक् मन्यामहे । तेन च तदाश्चयतानिराकरणम् । सम-कालीनशक्तरूपेन्द्रियं तत्कल्पयिष्यित । अथापि आह ।

बाह्यार्थ इति ।

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Or व्यवस्था•

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lit. अभ्यासकार्यज्ञान.

<sup>9</sup> tsun-huai, to preserve and cherish.

<sup>10</sup> Lit. रूपाश्रयप्रत्ययानि•

<sup>11</sup> Lit. प्रदेशवन्तिः

¹² pen=root, मूल, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> The translation (तदालम्बनं . . . कल्पयिष्यति) is tentative.

## अग्ने वाजस्य गोमत ईशानः सहसो यहो । अस्मे देहि जातवेदो महि श्रवः ।।

गौतमस्यार्षम् । हे अमे वाजस्य अन्नस्य । कीदृशस्यान्नस्य । उच्यते । गोमतः गोभिः सहितस्य । त्वं ईशानः ईश्वरः इत्यर्थः । हे सहसः यहो वलस्य पुत्र । यत एवमतो ब्रवीमि । अस्मे अस्मभ्यम् । देहि धेहि । हे जातवेदः जातग्रज्ञान उत्पन्नधन वा । किं पुनर्ददामि । उच्यते । महि महत् । श्रवः अन्नं कीर्ति वा ॥

गौतमः । हे अग्ने वाजस्य अन्नस्य । गोमतः गोसहितस्य । ईशानः त्वम । हे सहसो यहो बळस्य पुत्र । यहुः पुत्रः । बळान्मथ्यमानो विजायते (ऐ. ब्रा. ८. २८) इति हि ऐतरेयकम् । अस्मे अस्मभ्यम् । देहि प्रयच्छ । हे जातवेदः । महि महत् । श्रवः अन्नम् ॥ (३)

## अग्ने यजिष्ठो अध्वरे देवान् देवयते यज । होता मन्द्रो विराजस्यति सृध: ॥

विश्वामित्रस्यार्षम् । हे अमे । यजिष्ठः इत्येतद्धोता मन्द्रो विराजित इत्यनेन सम्बन्धयितव्यः । अध्वरे यज्ञे । देवान् इन्द्रादीन् । देवयते । देवान् यष्टुमिच्छति यः स देवयतिः । तस्मै देवयते । तादर्ध्ये इसणिषा चतुर्थी । देवान् यष्टुमिच्छतः ममार्थाय । यज । एवमयमर्धर्चः आमन्त्रण-योगान्मध्यमपुरुषयोगाच प्रत्यक्षकृतो मन्तः । न च यजिष्ठः होता मन्द्र इत्येवमादीनि आमन्त्रितानि । अतो यत्तच्छब्दावध्याह्रत्येकवाक्यतां नेयानि । यस्त्रं यजिष्ठः अतिशयेन यष्टा । यध्य होता आह्वाता । यध्य त्वं मन्द्रः स्तुत्यः । यश्च त्वं विराजिस विविधं दीष्यसे । कथं पुनः राजिस । उच्यते ।

अति स्रधः अतीत्य शोषयितृन् रक्षःपिशाचादीन् । स देवान् यष्टुमिच्छतो ममार्थाय देवान् यज ॥

विश्वामित्रः । हे अमे यजिष्ठः यष्ट्रतमः त्वम् । अध्वरे अस्मिन् । देवान् यज देवयते देवानिच्छते यजमानाय । होता आह्वाता देवानाम् । मन्द्रः । मदेः स्तुतिकर्मणः । स्तुत्यः त्वम् । सृधः हिंसकान् शत्रून् । अति अतीत्य विराजसि ॥ (४)

## जज्ञानः सप्त मातृभिर्मेधामाञ्चासत श्रिये । अयं ध्रुवो रयीणां चिकेतदा ॥

त्रितस्यार्षम् । जज्ञानः । प्रथमैकवचनमिदं षष्ठचेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । जज्ञानस्य । यजमानस्येत्यर्थः । सप्त मातृभिः । तृतीयाबहु-वचनमिदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । सप्तसङ्ख्याकाः मातरः निर्मातारः आदित्याद्याः । अथवा सप्त मातरः सप्त छन्दांसि । अथवा सप्त होत्राः । अथवा सप्त सोमसंस्थाः । ताभिः सप्त मातृभिः । मेधां प्रज्ञाम् । आशासत प्रार्थितवन्त इत्यर्थः । किमर्थम् । उच्यते । श्रिये तस्यैवाग्नेः श्रियोऽर्थम् । न केवलं मेधां प्रार्थितवन्तः । किं तर्हि । अयमिनः । ध्रुवः शाश्वतः । नित्य इत्यर्थः । रयीणां धनानां च । दाता भवत्विति वाक्यरोषः । किमेवमज्ञात्वैव दाता भवतु । उच्यते । आचिकेतत् आभिमुख्येन चिकेतत् । जानात्वित्यर्थः । यस्य यावद्दातव्यम् । अथवा यानि द्रव्याणि जानाति तेषां सर्वेषां दाता भवत्वत्येतत्यार्थयते ॥

त्रितः । जज्ञानः जनितः अभिष्ठुतः । जनेकिटः कामचि रूपं जज्ञान इति । सप्त सप्तभिः सप्पानीकाभिः । मातृभिः अद्भः । वसतीवरीभिः संसृष्टाः अभिषूयन्ते सोमाः । मेधां प्रज्ञां यज्ञादिविषयाम् । आज्ञासत आज्ञास्ति विधत्ते । यजमानानां श्रिये श्र्यर्थम् । अयं घ्रुवो निश्चलः सोमः । रयीणां धनानाम् । धनानीत्यर्थः । आचिकेतत् । अभिज्ञापयतु प्रकाशयतु । प्राणा शिशुर्मेहीनाम् (सा. वे. ६. ८. ९) इति पावमानात् सूक्तात् एषा उद्भृता ॥ (५)

## उत स्या नो दिवा मतिरदितिरूत्या गमत्। सा शंताता मयस्करदप सृधः।।

इरिम्बिठिनीम ऋषिः । तस्येदमार्षम् । उत अपि अग्नेः प्रसादेन स्य स्यामः । नः अस्माकम् । षष्ठीनिर्देशाज्जज्ञे इति बाक्यशेषः । दिवा अहिन । मतिर्ज्ञात्री । अदितिर्देवमाता । कीटशी देवमाता । उच्यते । ऊती पालियत्री । आगमत् आगच्छत् । एत्य च सा शंताता । शं सुखम् । तत् या करोतीति शिवशमरिष्टस्य करे (पा. ४. ४. १४३) इत्येवं तातिप्रत्ययः । शंताता सुखस्य कर्तृ इत्यर्थः । मयस्करत् सुखं करोतु । क्यं पुनः सुखं करोतु । उच्यते । अप सृधः अप शोषियतृन् रक्षःपिशा-चादीन् । प्रन्तीति वाक्यशेषः ॥

इरिम्बिठि: । उतेत्ययं दिवेत्यस्योपिर संबन्धनीयः स्यात् । त्यच्छ्व्दोऽपि तच्छ्व्देन समानार्थः । तस्य प्रथमैकवचने रूपं स्येति । प्रसिद्धा सा देवानां माता । नः अस्मान् । दिवा उत दिवापि । नक्तमपीति अपिशब्दात झायते । अदितिनों दिवा पशुमदितिनंक्तमद्वयाः (ऋ. वे. ८. १८. ६) इति पूर्वस्यामृचि विद्यते । मतिः मननीया स्तुत्या । अदितिः देवी । ऊती ऊत्या रक्षया सह । आगमत् आगच्छतु । सा अदितिः शंताता शंतातौ शंकरे यज्ञे । शिवशमरिष्टस्य करे (पा. ४. ४. १४३) इति शंशब्दात् तातिप्रत्ययः । मयः सुखम् । करत् करोतु । अपबाधतां सृधः हिंसकान् शत्रून् ॥

ईडिष्वा हि प्रतीव्यं यजस्व जातवेदसम् । चरिष्णुभूममग्रभीतशोचिषम् ॥ विश्वमनसः आर्षम् । हे मदीय अन्तरात्मन् । अग्नि ईिड्ण्व । स्तुहीत्यर्थः । हीति पादपूरणः । कीदृशमिमम् । उच्यते । प्रतीव्यं महाभूतत्वात्सर्वगतम् । न केवलं स्तुद्धेव । किं तिहिं । यजस्व यज च । कीदृशमिमम् । उच्यते । जातवेदसमुत्पन्नज्ञानं उत्पन्नधनं वा । चिरिष्णुधूमम् । चरणशीलः चिर्षणुधूमो यस्य स चरिष्णुधूमः । तं चरिष्णुधूमम् । अगृभीतशोचिषम् । हृमहोर्भश्चन्दसि हृस्य (वा, ८.२.३२) इति हृकारस्य भकारः । अगृहीता अनिरुद्धा अप्रतिरुद्धा दीप्तिर्यस्य सोऽगृहीत-शोचिः । तं अगृहीतशोचिषम् । अगृहीतदीप्तिमित्यर्थः ॥

द्वयोर्विश्वमना वैयश्व: । यजस्व जातवेदसमग्निमिति ऋषिरात्मानमेव प्रेषयते । चरिष्णुधूमं चरणशीलं धूमम् । अगृभीतशोचिषं अगृहीतार्चिषं कैश्विदपि ॥ (७)

# न तस्य मायया चन रिपुरीशीत मर्त्यः। यो अप्रये ददाश हन्यदातये।।

विश्वमनस आर्षम् । न तस्य यजमानस्य । मायया प्रज्ञया च । नशब्दः पादपूरणः । रिपुः शत्रुः ईशीत । लडेथें लिङ्प्रत्ययः । ईशीत इशते । मर्त्यः मनुष्यः । यः किं करोति यजमानः । उच्यते । यः अग्नये ददाश ददाति । किम् । सामर्थ्याद्धवींषि । कथं पुनर्ददाति । उच्यते । हव्यदातये । चतुर्थ्येकवचनमिदं तृतीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । हव्यदातिभिः हविदानैः । एतदुक्तं भवति । हविषां यानि दानानि याज्यानुवावयवन्ति तैर्यो ददाति । यः अग्नये यागं करोतीत्यर्थः ॥

तस्य यजमानस्य । न ईशीत मर्त्यः नरः । न नियामको भवेत । मायया बश्चनेन । चनेति चार्थे । रिपुः शत्रः मर्त्यः । यो जनः अप्रये च ददाश । दाशितर्दानकर्मा प्रीणनकर्मा च । प्रोतिमुत्पादयति स्तोत्रैः । हन्यदातये हन्य-दानार्थम् ॥ (८)

# अप त्यं द्वजिनं रिपुं स्तैनमन्ने दुराध्यम् । द्विष्ठमस्य सत्पते क्रुधी सुगम् ।।

ऋजिश्वन आर्षम् । अपेत्युपसर्गश्रवणात् त्यिमिति च कर्मश्रुतेः कियापदमध्याह्वियते । अपनय । त्यम् । त्यशब्दस्तच्छब्दपर्यायः । त-च्छब्दश्रुतेश्च योग्यार्थसम्बन्धो यच्छब्दोऽध्याह्तिव्यः । यद्स्मासु व्यवस्थितं तत् वृज्ञिनं पापम् । रिपुं शत्रुं च । स्तेनं चोरं च । दुराध्यम् । कुत्सितं आमिसुख्येन ध्यानं यस्य स दुराध्यः । तं दुराध्यं कुत्सितध्यानम् । पापसङ्कल्पमित्यर्थः । किं च दिवष्टं अतिशयेन दूरवन्तम् । अत्यन्तं दूरस्थ-मित्यर्थः । अस्य च रिपोः स्तेनस्य च । सत्पते सतां पालयितः । कृषि कुरु । किं पुनर्दूरस्थं करोमि । उच्यते । सुगम् । सुगशब्दः सुखशब्द-पर्यायः । अथवा सुगमिति सुगतिरुच्यते । सुगतिं स्वर्गप्राप्तिम् । यथा सुखं स्वर्गं वा न प्रामोति तथा कुर्वित्यर्थः ॥

ऋजिश्वा भारद्वारजः । अप इत्ययं अस्येत्युपरितनेन संबध्यते । अपास्य अपक्षिप । त्यं तम् । हे अग्ने वृजिनं कुटिलम् । रिपुं बाधकम् । स्तेनम् । स्त्यानमस्मिन्न इति स्त्येनः । तम् । दुराध्यं दुष्टा आधिराराधनं यस्य तम् । दिवष्ठं दूरतमम् । अपास्य इति संबन्धः । हे सत्पते सतामार्थाणां पालयितः । कृषि कुरु । सुगं सुखेन गम्यं पन्थानम् ॥ (९)

> श्रुष्टचन्ने नवस्य मे स्तोमस्य वीर विभ्यते । नि मायिनस्तपसा रक्षसो दह ॥

विश्वमनसः आर्षम् । श्रृष्टीति क्षिप्रनाम । क्षिप्तम् । हे आमे नवस्य अचिरकृतस्य । मे मम स्वभूतस्य । स्तोमस्य । बलेनेति वाक्यशेषः । वीर विकान्त । विश्पते । विशो मनुष्याः । तेषामधिपते । नि । नीत्ययं दहेत्यनेन सम्बन्धयितव्यः । माथिनः मायावन्तः । तपसा रक्षसः राक्षसान् । निदह नियमेन दह । विनाशयेत्यर्थः ॥

विश्वमना एव । श्रुष्टी प्रीत्मा । हे अग्ने नवस्य अन्यैरकृतपूर्वस्य । मे मदीयस्य । स्तोमस्य स्तोत्रस्य । श्रुष्ट्या बृद्धः सन् इति शेषः । हे वीर हे विश्पते विशां पते । विश्वस्य पते (नि ५. २८) इति यास्कः । निदह मायिनः वश्वनावतः । रक्षसः राक्षसान् । सपसा तापकेन तेजसा ॥ (१०)

### द्वितीये प्रथमा दशत्या

## प्र मंहिष्ठाय गायत ऋताव्ने मृहते शुक्रशोचिषे । उपस्तुतासो अप्रये ॥

सौभरेरार्षम् । प्रेत्ययमुपसर्गो गायत इत्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । मंहिष्ठाय अतिशयेन दातुरर्थाय । प्रगायत प्रकर्षेण गायत । उच्चारयत स्तुतीः । ऋतावे । ऋतावे । ऋतावे । उदक्वतो यज्ञवतो वा अर्थाय । बृहते महते । प्रवृद्धायेत्यर्थः । किंच शुक्रशोचिषे । शोचिदींप्तिः । शुक्रः शोचिर्यस्य स शुक्रशोचिः । तस्मै शुक्रशोचिषे । सुदिप्तिरर्थायेत्यर्थः । उपस्तुतासः । उपगम्य ये स्तुवन्ति ते उपस्तुतासः स्तोतारः । तेषां सम्बोधनं हे उपस्तुतासः । कस्य पुनरर्थाय । उच्यते । अमये अमेरर्थायेत्यर्थः ॥

सौभरि: । प्रगायत मंहिष्टाय दानृतमाय । ऋताब्ने यज्ञपतये । बृहते महते । ग्रुकचोचिषे ग्रुश्रदीप्तये । अग्नये उपस्तुतासः उपस्तोतारः ॥ (१)

## प्र सो अग्ने तवोतिभिः सुवीराभिस्तरित वाजकर्मभिः। यस्य त्वं सरूयमाविथ ॥

सौभरेरार्षम् । प्रेत्ययमुपसर्गः तरतीत्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । स यजमानः । हे अग्ने । तव स्वभ्ताभिः । ऊतिभिः पाल्नैः । तृतीयानिर्दे-शालाल्यमान इति वाक्यशेषः । कीदृशाभिक्षतिभिः पाल्यमानः । उच्यते । सुवीराभिः शोभनैवीरैः पुत्रैः पौत्रैश्च उपेताभिः । प्रतरति । तरतिर्वृद्धचर्थः । प्रकर्षेण वर्धते इत्यर्थः । वाजकर्मभिः । वाजमन्नम् । तस्य कर्म उत्पत्तिः । अन्नस्योत्पादयितृभिरित्यर्थः । यः कीदृशो यजमानः । उच्यते । यस्य त्वं सस्यं स्तुत्यस्तोतृलक्षणम् । आविथ पालयसीत्यर्थः । एतदुक्तं भवति । यस्त्वां स्तौति स पाल्नैः पौत्रैः अन्नोत्पादैश्च वर्धते ॥

सौभरिर्द्वयोः । प्रतरित वर्धते । हे अग्ने तव ऊतिभिः रक्षोभिः । सुवीराभिः शोभनपुत्रपौत्रप्रदाभिः । वाजकर्मभिः । वाजमनं कर्म कार्य यासां ताभिः । यस्य सख्यं सिखत्वम् । आविध ररिक्षथ रक्षसि । अवितः गतिकर्मा वा । यस्य सख्यं त्वं आविध प्राप्नोषि ॥ (२)

## तं गूर्धया स्वर्णरं देवासो देवमर्रातं दर्धान्वरे । देवत्रा हव्यम्हिषे ।।

सीमरेरार्षम् । हे मदीय अन्तरात्मन् । तं अग्निम् । गूर्धय । गूर्धयतीत्यर्चितिकर्मसु पठितत्वात् स्तुत्यर्थः । स्तुहीत्यर्थः । कमिव स्तौिम । उच्यते । स्वः । छप्तोपमिवदं द्रष्टव्यम् । स्वरिव । आदित्यमिवेत्यर्थः । नरं नराकारम् । तमिति तच्छब्दश्रुतेर्यच्छब्दोऽध्याहर्तव्यः । यं देवासः

देवाः । देवं दानादिगुणयुक्तम् । अरति अलमति पर्याप्तमतिम् । सर्वज्ञ-मित्यर्थः । अथवा देवान् यजमानांश्च प्रति गन्तारम् । दधन्विरे धारि-तवन्तः । स्थापितवन्त इत्यर्थः । क । सामर्थ्यात्पृथिवीलोके । यश्च देवत्रा । देवमनुष्यपुरुषपुरुमर्त्येभ्यः (पा. ५. ४. ५६) इत्येवमयं द्वितीयान्तात् त्राप्रत्ययः । देवान् प्रति । हव्यं ऊहिषे । वह प्रापण इत्येतस्यैतद्भूपं भवति । मध्यमपुरुषेकवचनं च प्रथमपुरुषेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । वहति ऊढवान्वा ॥

तं अग्नि गूर्धेय स्तुहि हे सौभरे । खर्णरं सर्वस्य नेतारम् । खः ज्ञब्दः सर्वशब्दपर्यायः । अपि वा स्वर्गस्य नेतारम् । यजमानानां इति वा । तमेव देवं अरितं गन्तारम् । देवासः स्तोतारः । दधन्विरे धारयन्ति । अथ प्रयक्षस्तुतिः। हे अग्ने देवत्रा देवेषु । हब्यं ऊहिषे हव्यं वहिस त्वम् ॥ (३)

## मा नो हणीथा अतिथिर्वसुरिप्तः पुरुपशस्त एषः । यः सुहोता स्वध्वरः ॥

सौमरेरार्षम् । मा इत्ययं प्रतिषेधः हणीथा इत्येतेन सम्बन्धियतव्यः। हे अग्ने । नः अस्माकम् । मा हणीथाः । हणिः कुध्यतिकर्मसु पाठात् कोधार्थः । मा कोत्सीः । मध्यमपुरुषयोगात्प्रत्यक्षकृतो मन्त्रः । न च अतिथिरित्यादीनि आमन्त्रितानि । अतो यत्तच्छब्दावध्याहृत्यैकवाक्यतां नेयानि । यस्त्वमतिथिस्थानीयः । यश्च वसुः प्रशस्तः धनवान्वा । अग्निः । यश्च पुरुपशस्तः बहुभिः स्तोतृभिः स्तुत इत्यर्थः । यश्च एषः । एषृ गता-वित्यस्यतद्रूपम् । गन्ता । यश्च सुहोता शोभनः आह्वाता । यश्च स्वध्वरः शोभनयज्ञः । सः अस्माकं मा कोत्सीः ॥

सौमरि: । मा हणीधाः । हणीतिः क्रोधकर्मा । अन्तर्णीतण्यथौऽयम् । मा चुकुधः । अग्नि नः अस्माकं सर्वेषाम् । अतिथि पूज्यम् । हे प्रयोग यथा न कुच्येत् तथा परिचर इति । अथवा हणीथा इति पुरुषव्यययः । मास्मानिः हणीथाः इति । अतिथिमिति विभक्तिव्यययः । अतिथिः अग्नः इति । वसुः व्याप्तः । पुरुप्रशस्तः । बहुभिः स्तुतः एषः । यः सुहोता सुष्ठु ह्वाता देवानाम् । स्वन्वरः सुयज्ञश्च भवति । यः ईदशः अग्नः तं मा हणीथाः । सः मा हणीतां इति वा ॥

## भद्रो नो अग्निराहुतो भद्रा रातिः सुभगा भद्रो अध्वरः । भद्रा उत प्रशस्तयः ।।

सौभरेरार्षम् । भद्रः कल्याणः । नः अस्माकम् । अग्निः आहुतः आमिमुख्येन स्थित्वा हुतः मर्यादया वा हुतः । भवत्विति वाक्यशेषः । भद्रा रातिः यदप्येतत् हविर्दानं एतदि भद्रं भवतु । हे सुभग शोभनधन अग्ने । भद्रो अध्वरः योऽप्ययं प्रकान्तो यज्ञः अयमि भद्रो भवतु । उत अपि च भद्राः प्रशस्तयः स्तुतयो भवन्तु ॥

सौभिरिव तिसृणाम् । भद्रो नः कल्याणकरो भवतु अस्माकम् । अग्निः आहुतः अभिहुतः हविभिः । अथ प्रत्यक्षस्तुतिः । भद्रा भवतु रातिः देवानां हविर्वा । सुभग सुधन अग्ने । भद्रो भवतु अध्वरो यज्ञः । उत अपि च भद्रा भवन्तु प्रशस्तयः स्तुतयः ॥ (५)

## यजिष्ठं त्वा बद्धमहे देवं देवत्रा होतारममर्त्यम् । अस्य यज्ञस्य सुक्रतुम् ॥

सौभरेरार्षम् । हे अमे यजिष्ठं अतिशयेन यष्टारं देवानाम् । त्वा त्वाम् । वत्रुमहे प्रार्थयामः । देवं देवत्रा देवेषु । देवानां मध्ये इत्यर्थः । कीदृशं त्वां प्रार्थयामहे । उच्यते । होतारं आह्वातारं देवानाम् । अमत्ये मरणवर्जितम् । अस्य प्रकान्तस्य यज्ञस्य । परिसमाप्तिमिति वाक्यशेषः । कीदृशं त्वां परिसमाप्तिं प्रार्थयामहे । उच्यते । सुकतुं सुकर्मणं सुप्रज्ञं वा ॥

यजिष्ठं यष्ट्रतमम् । त्वा त्वाम् । वर्षमहे वृणीमहे । होतारं होतृत्वेन । देवं दीप्तम् । देवत्रा देवेषु दानादिगुणकेषु । अमर्त्यं अमरणधर्माणम् । अस्य यज्ञस्य होतारं वृणीमहे इति संबन्धः । सुकृतुं सुकर्माणम् ॥ (६)

# तद्ग्रे चुम्नमाभर यत्सासाहा सद्ने कंचिदत्रिणम् । मन्युं जनस्य दृढ्यम् ॥

सौभरेरार्षम् । तत् हे अमे । द्युन्नं यशः अन्नं वा । आभर आनय । देहीत्यर्थः । कीहशं पुनः अन्नं आभरामि । उच्यते । यत् सासाहा । षह मर्षणे इत्यस्याभिभवनार्थीयस्येदं रूपम् । अभिभवति । सदने यज्ञगृहे । किंचित् अत्रिणं अत्तारं विनाशयितारं रक्षःपिशाचादिकम् । न केवलं रक्षःपिशाचादीन् यदभिभवति । किं तर्हि । मन्युं क्रोधं च । जनस्य । कीहशस्य जनस्य । उच्यते । दूत्यम् । द्वितीयैकवचनमिदं षष्ठचेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । दूत्यस्य दुर्घियः । पापज्ञद्धेरित्यर्थः ॥

तत् युम्नं तेजः । हे अग्ने आभर आहर अस्मम्यम् । यत् सुम्नं ससाह । सहेरिमभवार्थात् लिङ्थें लिट् । अभिभवेत् । सदने गृहे । किञ्चिदिए सर्वमिष । अत्रिणं अदनशीलं राक्षसम् । मन्युम् । मन्यते अभिमन्यते हन्तुमिति मन्युः । जनस्य प्राणिजातस्य मन्युम् । दूद्यं दुर्धियं दुष्टाभिध्यानं वा ॥ (७)

यद्वा उ विश्पतिः शितः सुपीतो मनुषो विशे । विश्वेदिषः पति रक्षांसि सेघति ॥ विश्वमनस आर्षम् । यत् । सप्तम्या अत्र छक् द्रष्टव्यः । यदा । वा उ । द्वाविप पादपूरणौ । विशो मनुष्याः । तेषामिषपितिः स्वामी विश्पतिः । शितः । शो तनूकरणे इत्यस्यैतद्रूपम् । श्यतिश्च संस्कारार्थः । शितः संस्कृत इत्यर्थः । केन । सामर्थ्यात्स्तुतिभिर्हविभिश्च । सुप्रीतः सुष्ठु परितृप्त इत्यर्थः । मनुषः मनुष्यस्य मम विश्वमनसः । यदेति वचनाचदेत्यध्याहर्तव्यम् । तदा विशे । विद् इति मनुष्यनाम । तस्मादियं ताद्य्ये चसुर्थी । मम स्वभूतस्य मनुष्यस्य पुत्रस्यार्थय । मम पुत्रादीन् पालियतुमित्यर्थः । विश्वा विश्वानि । इदिति पादपूरणः । अग्निः । प्रति- शब्दः पादपूरणः । रक्षांसि सेषति नाश्यतीत्यर्थः ॥

विश्वमनाः । यत् यदा । वै उ इतीमौ पादपूरणौ । विश्वपतिः विशां पतिः विश्वस्य पतिर्वा अग्निः । शितः तीक्ष्णीकृतस्सन्नाधानादिभिः । सुप्रीतो भवति । मनुषो मनुष्यस्य यजमानस्य । विशे परिजनाय । सुप्रीत इति सम्बन्धः । तदा विश्वा विश्वानि । रक्षांसि । प्रतिषेधति प्रतिषेधते । इत् एव । इति ॥

> इत्थं चतुर्दशशतमृच आग्नेयपर्वणि । व्याख्यच्छ्रीभरतस्वामी श्रीरङ्गायतःने वसन् ॥ (८)

> > द्वितीये द्वितीया दशत्या

आग्नेयपर्व समाप्तम्

## तद्दो गाय सुते सचा पुरुहूताय सत्वने । शं यद्गवे न शाकिने ।।

इदानीमैन्द्रं उच्यते । भरद्वाजस्यार्षम् । तत् वः । द्वितीयाबहुवचनमिदं प्रथमैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वम् । गाय । गायतीत्यर्चतिकर्मसु पाठात्

स्तुत्यर्थः । स्तुत्या चात्र उच्चारणं रुक्ष्यते । अन्तरात्मन एवायं प्रैषः । हे मदीय अन्तरात्मन् । तत् त्वं स्तुतिरूपं उच्चारय । स्तुते अभिषुते सोमे । सचा सह अन्येः ऋत्विग्मः । कस्मै । उच्यते । पुरुह्ताय बहुभिर्यजमानैः आहूतस्येन्द्रस्यार्थाय । कीदृशस्येन्द्रस्यार्थाय । सत्वने । षणु दाने इत्यस्ये-तद्रूपम् । दात्रे । स्तोतृभ्यः शं यत् । शमिति सुखनाम । यदुचार्यमाणं इन्द्रस्य सुखं करोति तत् उच्चारयेत्यर्थः । कस्मै इव । उच्यते । गवे न । नशब्दः उपमार्थीयः । गवे इव । गोशब्देनात्र वृषम उच्यते । वृषमाय इव । कीदृशाय । उच्यते । शाकिने । शकनं शाकः । शक्तिरित्यर्थः । तद्वान् शाकी । तस्मै शाकिने । शक्तिमते इत्यर्थः । यथा किधत्कृषीवरुः शक्तिमतो वृषमस्य सुखकराः स्तुती उच्चारयित तद्वत्सुखकरिमन्द्रस्य स्तुति-रूपमुचारयेत्यर्थः ॥

ऐन्द्रे द्वितीये प्रमुखे शतं चाष्टादशाप्यृचः ।
अनुष्टुप्पान्तमित्येषा गायत्र्योऽन्याः समीरिताः ॥
अष्टादशशते त्विसम् चतस्त्रो मस्तां स्तुतिः ।
इहेवोदुत्य इत्येते अथ गौर्धयतीत्यृचः ॥
वैश्वदेवी भवत्येषा देवानामिदवो महत् ।
सोमानां ब्राह्मणस्पत्या सदसस्सदसस्पतेः ॥
अद्या नो देव सावित्रो दोषो आगादिति तृचः ।
सोमापूष्पोः स्तुतिरियं सोमः पूषा च चेततुः ॥
एषो दूरादिहाश्वन्यो वात आ वायुसंस्तवः ।
यं रक्षन्ति महि त्रीणां सुनीथो घा स इत्यृचः ॥
मित्रावरुणसुख्यानामादित्यानां तु संस्तवः ।
आ नो मित्रर्जुनीती नो मित्रावरुणयोः स्तुतिः ॥
इन्द्रा नु पूषणेत्यस्यामिन्द्रापूष्णेः सह स्तुतिः ।
सरस्वती पावका न इदं विष्णुहि वैष्णवी ।
ऐन्द्रोऽन्याः सक्छा ऐन्द्रसमाख्या सृष्टिनीतितः ॥

भरद्वाजः । तत् स्तोत्रम् । वो यूयम् । गाय गायत । सुते अभिषुते सित सोमे। सचा सह । गायत प्रस्तोत्रादयः । पुरुहूताय बहुभिराहूताय। सत्वने । सनो-तेर्दानार्थत्वात् सत्वने दात्रे धनानाम् । शाकिने शिक्तमते इन्द्राय । शं सुखकरं भवति । यत् स्तोत्रं इन्द्राय । गवे न गवे इव घासः । तद्यूयं गायत ॥ (१)

## यस्ते नूनं शतऋतविनद्र द्युम्नितमो मदः । तेन नूनं मदे मदेः ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । यः ते नूनं निश्चितम् । शतक्रतो । शतिमिति बहुनाम । ऋतुरिति कर्मनाम । शतं क्रतृनां यस्य स शतक्रतुः । तस्य सम्बोधनं हे शतक्रतो । बहुकर्मन् । इन्द्र । चुन्नितमः अतिशयेन दीप्तिमान् । मदः मत्तः सन् स्तोतृभ्यः यः स्तुतो धनं ददाति । तेन मदेन । नृनं निश्चयेन । मदे । सप्तम्येकवचनमिदं तृतीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । मदेन । मदेः माद्यस्वेत्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । यस्ते त्वदीयः । मदः सोमः । नूनमिति पूरणः । हे शतक्रतो बहुकर्मन् । इन्द्र । द्युश्चितमो दीप्तितमः । तेन नूनं संप्रति । मदेः मदस्व । मदे । मदित स्तौतीति मदः स्तोता । स्तोतिर मिये ॥ (२)

## गाव उपवदावटे मही यज्ञस्य रप्सुदा । उभा कर्णा हिरण्यया ॥

हर्यतस्यार्षम् । गोशब्देनात्र वाचः उच्यन्ते । हे गावः मदीया वाचः । उपवद । एकवचनिमद्दं बहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । उपगम्य वदत । किं पुनर्वदामः । उच्यते । अवटे । सप्तम्येकवचनिमदं द्वितीयैक-वचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अवटम् । अवट इति अपिठतमपि मेघनाम द्रष्टव्यम् । मेघम् । किं पुनर्वदामः । उच्यते । ममार्थायोदकं पीतमित्येवम् । न केवलं मेघम । मही मह्यौ द्यावाप्रथिव्यौ । कीदशे । उच्यते । यज्ञस्य रप्सुदा । रिप्स्विति रूपनाम । ये तद्दाः ते रप्सुदे । यज्ञस्य रूपदे इत्यर्थः । कीद्दशं पुनर्थे उपवदामः । उच्यते । उमा कर्णा हिरण्यया उमी कर्णो हिरण्यक्षीत्वं वस्य । अस्ति पुनः कचिदन्यत्रापि हिरण्यकर्णत्वं मेघस्य । अस्तीति ब्रूमः । हिरण्यकर्णे मणित्रीवम् (ऋ. वे. १. १२२. १४) इत्यत्र ॥

ह्यंतः प्रागाथः । इयं प्रवर्ग्यसम्बन्धिनी स्तुतिः । इन्द्राश्चिना मधुनस्सारस्य धर्म पात वसवो यजता वट् इति मन्ते इन्द्रस्यापि धर्मे भागित्वदर्शनात् हिवस्तुतिरिन्द्रस्येव भवति । गाव इति जिस रूपम् । जिस वा व्यव्ययेन शसः । गावः गाः धर्मदोग्ध्रीः । उपवद उपस्तुहि हे अध्वयों । किमर्थम् । अवटे । अवटः रूपः । महावीरोऽत्रावट उच्यते । महावीरिनिमित्ते । तदर्थं दोग्धुम् । मही महती भवति । यज्ञस्य यजमानस्य । रप्सुदा स्तोत्रेण स्थितिः । रपेः शब्दकर्मणोरिषः स्तुतिः । तत्र सदनं रप्सुदा । अकारस्योकारो व्यव्ययात् । उभा उभे कर्णां कर्णों । कृणतेः कर्णः । कर्ण एव कर्णों रक्नौ रजतसुवर्णों । हिरण्यया हिरण्ययो । तद्रजतं हिरण्यमभवत् । तत् सुवर्णं हिरण्यमभवत् इति रजतसुवर्णयोः हिरण्यशब्दो दष्टः । तौ चोमौ निहितौ उपर्यधश्च महावीरस्य ॥

# अरमश्वाय गायत श्रुतकक्षारं गवे । अरमिन्द्रस्य धाम्ने ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । अरं अलम् । पर्याप्तमित्यर्थः । अश्वस्यार्थाय । गायत । गायतीत्यचितिकर्मसु पाठात् स्तुत्यर्थः । हे श्रुतकक्षा श्रुतकक्षस्य मम पुत्राः । अरं अलम् । पर्याप्तमित्यर्थः । गायतेत्येतदनुषज्यते । गवे गोरर्थाय । अरं इन्द्रस्य धाम्ने । धामशब्दः स्थानवचनः । तस्मादियं तादर्थ्यचतुर्थी । इन्द्रस्य यत्स्थानं स्वर्गाख्यं तस्य चार्थायेत्यर्थः ॥

श्रुतकक्षो द्वयो: । अरं पर्यातम् । गायतेति वचनव्यत्ययः । गाय गीति कुरः । इन्द्रस्य । उत्तरार्धे स्थितमत्र सम्बध्यते । चतुर्थ्यर्थे षष्ठी । इन्द्रार्थे गाय । किमर्थिमिन्द्रोद्देशेन गीतिः कियते । तत्राह् । अश्वायेति जातावेकवचनम् । अश्वान् हब्धुम् । हे श्रुतकक्षेति आत्मानमेव सम्बोधयत्पृषिः । अरं इन्द्रस्य गायत गवे गोलाभार्थं अरं गायत । धाम्ने स्थानाय गृहलाभार्थम् ॥ (४)

### तिमन्द्रं वाजयामिस महे द्वत्राय हन्तवे । स दृषा दृषभो भ्रुवत् ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । य उक्तगुणः तं इन्द्रं वाजयामिस । वाज-यतीत्यर्चितिकमीसु पठितत्वात् स्तुत्यर्थः । वाजयामः पूजयामः । स्तुम इत्यर्थः । किमर्थं पुनः स्तुमः । उच्यते । महे वृत्राय हन्तवे महतो वृत्रस्य हननार्थमित्यर्थः । स इन्द्रः स्तुतः सन् । वृषा वर्षिता । भुवत् भवेत् । क इव । उच्यते । वृषभः । छप्तोपमित्मम् । वृषभ इव । यथा वृषभः रेतसः वर्षिता तद्वद्वर्षिता उदकस्य भवत्वित्यर्थः ॥

तिमन्द्रं वाजयामिस वाजिनं बिंहनं कर्म स्तुतिभिः महे महते वृत्राय वृत्रं हन्तवे हन्तुम् । तुमर्थाच भाववचनात् (पा. २. ३. १५) इति चतुर्थी । स वृषा विवितेन्द्रः वृषमः विविता कामानां भुवत् भवतु ॥ (५)

## त्विमन्द्र बलाद्धि सहसो जात ओजसः । त्वं सन दृषन्दृषेद्सि ॥

इन्द्रमातरो देवजामयः । तासां आर्षम् । त्वं हे इन्द्र । बलाज्जातः । बलस्य त्विय दश्यमानत्वात् । कारणानुविधायित्वस्य कार्याणामिष्यमाणत्वात् । कीदृशात् बलात् । उच्यते । सहसः । षह मर्षणे । अभिभवे छन्दिस इत्य-स्यैतद्रूपम् । अभिभवितृतमादित्यर्थः । किमभिभवितुरेव केवलम् । उच्यते । ओजसः परकीयस्य च बलस्य ऋजुकरणस्वभावात् । किंच त्वं सन् प्रशस्त । हे वृषन् विधितः । वृषा विधिता । इदिति पादपूरणः । असि भवसि ॥

इन्द्रमातरो देवजामयोऽस्या ऋषयः । त्वं हे इन्द्र बलात जातोऽसि । बिभर्तैः भरः बलम् । अधीति पश्चम्यर्थानुवादकः । सहसो वेगाच जातोऽसि । ओजसस्तेजसश्च जातोऽसि । बलादिभिः गुणैः सर्वस्मादधिकत्वात् तदुपादान इवासीति स्तुतिः । त्वं सन् श्रेष्ठः हे वृषन् वृषेत् । इत् एव । वृषेव वितेव कामानामसि ॥ (६)

# यज्ञ इन्द्रमवर्धयद्यद्भूमिं व्यवर्तयत् । चन्नाण ओपशं दिवि ॥

गोषुक्त्यश्वस्क्त्योरार्षम् । यज्ञः मदीयो यागः । इन्द्रमवर्धयत् वर्धित-वान् । यः कीदृशः इन्द्रः । उच्यते । यत् । नपुंसकलिक्कं पुंलिक्कस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यः । भूमिं पृथिवीम् । व्यवर्तयत् विवर्तयति । विवर्तितवान्वा । सस्यसम्पत्तिद्वारेण अन्यरूपां करोतीत्यर्थः । किं पुनः कुर्वन् अन्यरूपां पृथिवीं करोति । उच्यते । चक्राणः कुर्वन् । ओपशं गर्जितलक्षणं शब्दम् । कुत्र । उच्यते । दिवि धुलोके ॥

गोषूक्ताश्वसूक्तावृषी द्वृचस्य । यज्ञो यजमानः यज्ञ एव वा इन्द्रमवर्धयत् वर्धयति । यत् यदा भूमि व्यवर्तयत् विवर्तयति प्रावृति वृष्ट्या । चक्राणः कुर्वन् । ओपशं मेधम् । दिवि अन्तरिक्षे । उपशेरतेऽस्मिन्नाप इति ओपशः ॥ (७)

## यदिन्द्राहं यथा त्वभीशीय वस्व एक इत् । स्तोता मे गोसखा स्यात् ॥

गोष्करयश्वस्करयोरार्षम् । यदि हे इन्द्र । यथा त्वं ईशिषे । एवमहं ईशीय । कस्य । उच्यते । वस्वः वसुनः । धनस्येत्यर्थः । एकः इत् । इच्छब्दः एवकारार्थः । एक एव । ततः किं स्यात् । उच्यते । स्तोता मे मम । गोसखा । गावः सखिभृता यस्य स गोसखा । मित्रलक्षणं चात्र सख्यं परिगृद्यते । बहुयो गावो यस्य स्वभृताः । एतदुक्तं भवति । योऽपि अत्यन्तेश्वरः सोऽपि मे स्तोता भवेत्। अथवा तस्मै स्तोत्रे गावो ददती-त्यर्थः। किंतु अरुपपुण्यत्वाच ममैतत्सञ्जातम्॥

यत् यदि अहं हे इन्द्र यथा त्वं ईशिषे वसुनः । तथा अहं वखः वसुनः ईशीय ईशः स्याम । एक इत् एक एव । त्वमेक एव हीशिषे । तथा अहमेक एव यदीशीय तथा सति स्तोता में मां स्तुवन् यजभानः गोसखा स्यात् । गावः सखायो यस्य सः गोसखा । गोभिः युक्तः स्यात् । इति प्रदाने विल्रम्बमानं इन्द्रं प्रति उच्यते ॥ (८)

### पन्यं पन्यमित्सोतार आ धावत मद्याय । सोमं वीराय शूराय ॥

मेधातिथेरार्षम् । पन्यं पन्यम् । पनितः स्तुत्यर्थः । तस्यायमभ्यासः । अभ्यासे च भूयांसमर्थं मन्यन्ते । पन्यं पन्यं अतिशयेन स्तुत्यमित्यर्थः । इदिति पादपूरणः । सोतारः मदीया ऋत्विजः सोमस्य अभिषोतारः । आधावत । सर्तेर्गस्यर्थस्य अन्तर्णीतण्यर्थस्य चेदं रूपम् । आसारयत । आभिमुख्येन गमयत । नयत इत्यर्थः । किं पुनर्नयत । उच्यते । सोमम् । वीराय शूराय विकान्ताय शूरायेत्यर्थः ॥

मेधातिथि: आङ्गिरसः प्रियमेधश्च काण्वः द्वौ अस्याः परस्याश्च ऋषी । पन्यं पन्यं अतिश्येन स्तुत्यम् । इत् एवं सोमं हे सोतारः अभिषोतारः अध्वर्यवः । आधावत आपुनीत । धावु गतिशुद्धयोः । मद्याय स्तुत्याय वीराय वीरियत्रे शत्रूणां शूराय च इन्द्राय । शूरः श्रृणोतेः हिंसाकर्मणः श्यतेर्वा गतिकर्मणः । शूराणां शिवष्ठो नोऽभिष्ठुतं इति मन्त्रवर्णात् ॥ (९)

# इदं वसो सुतपन्धः पिबा हे सुपूर्णमुद्रम् । अनाभयिन् रिमा ते ॥

मेधातिथेरार्षम् । इदं हे वसो प्रशस्त धनवन् वा । स्रुतमभिषुतम् । अन्धः सोमलक्षणमन्नं एतत्स्थितम् । पिब । कियत्पुनः पिवामि । उच्यते । यावत् सुपूर्णे उदरम् । यावदाध्यात इत्यर्थः । अनाभयिन् । आभिमुख्येन भयं यस्य नास्ति स अनाभयी । तस्य सम्बोधनं हे अनाभयिन् । भय-वर्जितेत्यर्थः । स्यादेतत् । अदत्तं कथं पिबामीति अत उच्यते । रिम । रिम चादान इति अस्यैतद्रूपम् । दद्यो वयम् । ते तुभ्यम् ॥

इदं सुतं अभिषुतमः । अन्धः अन्नं सोमं पिन । हे वसो प्रशस्य । सुपूर्ण कुरु उदरं सोमेन । अनाभयिन् । भयमस्यातीति आभयी । अनाभयिन् भयरिहत । रिमा दब्रिहि । ते तुभ्यं सोममः ॥ (१०)

### द्वितीये तृतीया दशत्या

## उद्धेदिभ श्रुतामघं द्वषभं नर्यापसम् । अस्तारमेषि सूर्य ॥

सुकक्षस्यार्षम् । उदित्ययमुपसर्ग एषीत्यनेन सम्बन्धयितव्यः । घ इदिति द्वाविप पादपूरणौ । श्रुतामधम् । श्रुतं विख्यातम् । प्रभूतिमित्यर्थः । मधं धनम् । श्रुतं मधं यस्य स श्रुतामधः । तं श्रुतामधम् । छान्दसं दीर्घत्वम् । विख्यातधनमित्यर्थः । वृषमं विषेतारम् । नर्यापसम् । नृभ्यो हितं नर्यम् । अप इति कर्मनाम । नर्यं अपो यस्य स नर्यापसः । तं नर्यापसम् । नृभ्यो हितकारिणमित्यर्थः । अस्तारं क्षेप्तारं शत्रूणाम् । ईदश-मिन्दं प्रतीत्य उदेषि । हे सूर्य ॥

श्रुतकक्षः द्वयोः । अस्मिन् द्वृचे सूर्यरूपेण इन्द्रस्य स्तुतिः क्रियते । असौ आदित्य इन्द्र इति च हारिद्रवकम् । उदेषि उद्यतो भवसि । घेदितीमौ

पादपूरणौ । श्रुतामघं विश्रुतदानम् । वृषमं वर्षितारं कामानाम् । नर्यापसं नरिहतकर्माणम् । अस्तारं क्षेप्तारं हवीषि वह्नौ जनमभिल्रषितसाधनाय हे सूर्य (१) प्रेरक इन्द्र ॥

सभाष्या

## यदद्य कच वृत्रहन्त्रदगा अभि सूर्य । सर्वे तदिन्द्र ते वशे ॥

सुकक्षस्यार्षम् । यत् अद्य अस्मिन्नहनि । अद्यप्रहणं चात्र प्रदर्श-नार्थम् । सर्वकालमित्यर्थः । यच किंचित् हे वृत्रहन् । उत् अगाः । मध्यमपुरुषैकवचनमिदं प्रथमपुरुषैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अगात् । उद्गच्छति । ज्ञायत इत्यर्थः । अभिः पादपूरणः । सूर्य सुष्टु ईरयिता भवेत्यर्थः । केषाम् । सामर्थ्याच्छत्रूणाम् । सर्वे तत्याणिजातम् । हे इन्द्र । ते तव । वरो । वर्तत इति वाक्यरोषः । एतदक्तं भवति । यावत् किंचित्प्राणिजातं तस्य सर्वस्य त्वं ईशिषे इत्यर्थः ॥

### अत्र शौनकः।

यदद्य क्रेंब्रत्युदिते रवौ स्तुत्वा पुरन्दरम् । गृह्णनपोहते शत्रुं वश्यं वा कुरुते जगत् ॥

इति । यद्य कच । यत्किञ्चित् वस्तु स्थावरं जङ्गमं वा अद्य अस्मिन्नपि दिने अभि उदगाः उदितोऽसि । हे वृत्रहन् पापानां हन्तः सूर्य सर्वे तत् ते तव वशे अभिवर्तते हे इन्द्र ॥ (२)

## य आनयत्परावतः सुनीती तुर्वशं यदुम् । इन्द्रः स नो युवा सखा ॥

भरद्वाजस्यार्षम् । यः इन्द्रः आ अनयत् आभिमुख्येन आनीतवान् । आत्मनः सकाशे कृतवानित्यर्थः । परावतः दूरात् । कथं पुनः आनीतवान् । उच्यते । सनीती । सुपां सुळुक् (पा. ७. १. ३९) इत्यनेन पूर्वसवर्णः इत्येवं सुनीती। एतदुक्तं भवति। शोभनया नीत्या नयेन आनीय-मानो न केनचित् प्रतिविध्येत इत्यर्थः। कं पुनः आनीतवान्। उच्यते। तुर्वशं नाम राजपुत्रम्। यदुं च। किमर्थम्। पालनार्थम्। कृत एतत्। त्वमाविथ नर्यं तुर्वशं यदुम् (ऋ. वे. १. ५४. ६) उत त्या तुर्वशायदू (ऋ. वे. ४. ३०. १७) इदमादिषु अनयोः पालनसम्बन्धस्य दर्शनात्। दूरादात्मनः सकाशमानीय पालितवानित्यर्थः। इन्द्रः सः नः अस्माकम्। युवा तरुणः। सखा सखिभूतः। देवमनुष्ययोध्य स्तुत्यस्तोतृलक्षणं सख्यम्। स्तुत्य इत्यर्थः॥

भरद्वाजः । आनयत् आनीतवान् परावतो दूरात् सुनीती शोभनेन नयेन तुर्वशं यदुं च राजानौ शत्रुभिः दूरेऽपास्तौ इन्द्रः । स युवा नः अस्माकं सखा भवतु ॥ (३)

# मा न इन्द्राभ्या दिशः सूरो अक्तुष्वायमत् । त्वा युजा वनेम तत् ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । मा नः । मा इत्ययं प्रतिषेधः आयमदित्याख्यातेन सम्बन्धियतन्यः । नः अस्माकम् । हे इन्द्र अभ्यादिशः । आभिमुख्येन युद्धार्थं ये आदिश्यन्ते ते अभ्यादिशः । आज्ञाकरा इत्यर्थः । सूरः । प्रथमैकवचनमिदं षष्ठयेकवचनस्य स्थाने द्रष्टन्यम् । सूरस्य सुष्ठु ईरियतुः शत्रोः स्वभूताः । अक्तुषु रात्रिषु । रात्रिम्रहणं चात्र प्रदर्शनार्थम् । सर्वकालमित्यर्थः । मा आयमत् मा आभिमुख्येन निर्यान्तु । सर्वदा युद्धे नश्यन्तामित्यर्थः । किंच त्वा त्यया । युजा । युज्यते इति युक् सहायः । त्वया सहायेनेत्यर्थः । वनेम । वनतिर्यद्यप्यन्यत्र सम्भजनार्थस्तथापीह हिंसार्थो द्रष्टन्यः । हिंस्यामः । तत् । नपुंसकमिदं पुंलिङ्गस्य स्थाने द्रष्टन्यम् । एकवचनं च बहुवचनस्य स्थाने द्रष्टन्यम् । तान् ॥

श्रुतकक्षः । मा आयमत नामिगच्छेत अयमिर्थ्यः । हे इन्द्र नोऽस्मान् अभिआदिशः आदेष्टा । प्रवृत्तिरोधकः आदेशः । यो नः पूषक्षयो वृको दुश्रोव आदिदेशित । अप स्म तं पथो जिह (ऋ. वे. १. ४२. २) इति मन्त्र-दर्शनात् । सूरः प्रेरकः शत्रुः । अतुषु गमनेषु प्रवृत्तिषु धनाद्यर्थासु त्वा त्वया युजा सहायेन वनेम छमेमहि । तत् वयं यद्थे प्रवर्तेमहि तत् ॥ (४)

## एन्द्र सानसि र्यं सजित्वानं सदासहम् । वर्षिष्टमूतये भर ।।

मधुच्छन्दस आर्षम् । आ इत्ययमुपसर्गो भरेत्याख्यातेन सम्बन्ध-यितव्यः । हे इन्द्र । सानसिम् । वन षण सम्भक्तौ इत्यस्यदं रूपम् । सम्भजनीयम् । रियं धनम् । सजित्वानं सहभूतानां शत्रूणां जेतृ । सदा सर्वदा च सहं अभिभवितृ । विषष्ठं अतिरायेन प्रवृद्धम् । ऊतये तैर्पणाय । आभर देहीत्यर्थः ॥

अस्याः प्रस्याश्च मधुरुछन्दाः । आभर आहर । अस्मभ्यं हे इन्द्र सानसिम् । सनोतेः इदं रूपम् । संभजनीयम् । रियं धनम् । सजित्वानम् । सजित्वानो जयशीलाः पुरुषाः । तैः सिहतम् । सदासहं सर्वदा अभिभवितारं आपदाम् । विषष्ठं प्रवृद्धतमम् । ऊतये तर्पणार्थम् ॥ (५)

# इन्द्रं वयं महाधन इन्द्रमर्भे हवामहे । युजं हुत्रेषु विज्ञणम् ॥

मधुच्छन्दस आर्षम् । इन्द्रं वयं महाधने महति सङ्ग्रामे । इन्द्र-मेव । अर्भे अरुपे सङ्ग्रामे । हवामहे । युजम् । युज्यत इति युक् सहायः । तम् । सहायमित्यर्थः । वृत्रेषु सङ्ग्रामन्यतिरेकेणान्येषु रात्रुषु इन्तन्येषु । आह्वयाम इत्यनुषज्यते । कीद्दरामिन्द्रं आह्वयामः । उच्यते । विज्ञणं वज्जवन्तं इत्यर्थः ॥ इन्द्रं वयं हवामहे आह्वयामहे । महाधने महान्ति धनानि जेतन्यानि यस्मिन् सङ्ग्रामे इन्द्रमेव हवामहे । अर्भे अल्पे अल्पधने च सङ्ग्रामे । युजं सहायम् । वृत्रेषु उपद्रवेषु सत्सु । विज्ञणम् ॥ (६)

## अपिबत्कद्भवः सुतमिन्द्रः सहस्रबाह्वे । तत्राद्दिष्ट पौंस्यम् ॥

त्रिशोकस्यार्षम् । अपिबत् पीतवान् । इन्द्रः । किं पीतवान् । उच्यते । कद्भुवः स्रुतम् । कद्भूनाम काश्यपस्य भार्या । तस्याः स्वभूतं स्रुतं अभिषुतं सोमम् । क पुनः पीतवान् । उच्यते । सहस्रबाह्वे । सहस्रमिति बहुनाम । बाहुशब्देनापि अवयवेन समुदायस्य सम्बन्धाकर्ता उच्यते । सहस्रं बाहवः कर्तारो यत्र तत् सहस्रबाहु सत्रम् । तस्मिन् पीतवानित्यर्थः । किंच तत्र सत्रे । अदिष्ट अत्यर्थं हश्यते । वर्ण्यते इत्यर्थः । केन । सामर्थ्यान्मन्त्रैः । पौंस्यं पुंसः इन्द्रस्य योग्यं बलं च ॥

त्रिशोकः । इन्द्रः सुतं अभिषुतं सोमं कद्भवः कद्वाख्यस्य यजमानस्य । सहस्रवाह्वे । षष्टयंथे चतुर्थी । यः सहस्रं वहित प्रापयित ददातीति सहस्रवाहुः । तस्य कद्भवः । सहस्रं वाहवो यस्य सन्तीत्यपरे । तत्र कद्भौ अदिदृष्ट । दिशतेर्वा ददातेर्वा रूपम् । अदिदृष्टित अदिशदिति वा अददादिति वा । पौस्यं वीर्यम् । दीद्यतेः दीप्तिकर्मणो रूपमेतदित्यपरे । अदीपयदिति वा । तत्रादेदिष्ट पौंस्यम् (ऋ. वे. ८. ४६) इति बहवृचाः ॥ (७)

## वयमिन्द्र त्वायवोऽभि प्र नोतुमो दृषन् । दृद्धी त्वस्य नो वसो ॥

वसिष्ठस्यार्षम् । वयं हे इन्द्र । त्वायवः त्वत्कामाः । त्वां यष्टु-मिच्छव इत्यर्थः । अभि प्र नोनुमः । अभि प्र इति द्वाविप पादपूरणौ । अत्यर्थं स्तुमः । हे वृषन् विषेतः । यत एवमतो ब्रवीमि । विद्धि विजानीहि। ज्ञात्वा च यागं संपादयेत्यर्थः । तु इति पादपूरणः । कस्य पुनर्जानामि । अस्य स्रतस्य । नः अस्माकं स्वभूतस्य । हे वसो प्रशस्त धनवन् वा ॥

विसष्टः । वयं हे इन्द्र त्वायवः त्वत्कामाः । अभिप्रनोनुमः आभिमुख्येन प्रकर्षेण भृशं स्तुमः । त्वामिति शेषः । हे वृषन् विद्धि अवधारयतु क्षिप्रं अस्य इदं स्तोत्रमित्यर्थः । नः अस्मदीयस्य हे वसो प्रशस्य । जानात्यर्थानां धातूनां प्रयोगे कर्मणि षष्ठी प्रायशो दृश्यते ॥ (८)

# आ घा ये अग्निमिन्धते स्तृणन्ति बर्हिरानुषक्। येषामिन्द्रो युवा सरवा।।

त्रिशोकस्यार्षम् । आ इत्येष मर्यादायाम् । घ इति पादपूरणः । मर्यादया ये अभि इन्धते सन्दीपयन्ति । ये च स्तृणन्ति वर्हिः आनुषक् आनुपूर्व्येण । येषां च इन्द्रः युवा सर्वदा तरुणः । सखा स्तुत्यस्तोतृरूक्षणेन सम्बन्धेन सखिभूतः । स्तुतस्तुत्य इत्यर्थः । यच्छब्दश्रुतेश्च तच्छब्दो योग्यार्थसम्बन्धोऽध्याहर्तव्यः । ते । पुण्यवन्त इति वाक्यशेषः ।)

द्वयोः त्रिशोकः । आ अभि इन्धते दीपयन्ति । समिद्धिः अग्निम् । घेति पादपूरणः । तस्य दीर्घश्च सांहितिकः । ये स्तृणन्ति च बहिः यज्ञे आनुषक् अनुषक्तं त्रिधातु पश्चधातु वा बहिंस्तीर्यते । परस्परानुषक्ताश्च धातवो भवन्ति । येषां सखा भवति युवा इन्द्रः तेषामिध्मो बृहत् भवति । स्तुतशस्त्रं च तेषां समृध्यते । यूपादयश्च तेषां समृद्धानि भवन्ति । इत्युत्तरयर्चा समाप्तिः वाक्यस्य । बृहिनिदिध्म एषां भूरि शस्तं पृथुः स्वरुः (ऋ. वे. ८. ४५. २) ॥ (९)

## भिन्धि विश्वा अप द्विषः परिवाधो जही मृधः । वसु स्पाई तदाभर ॥

त्रिशोकस्यार्षम् । भिन्धि विदारय । मारयेत्यर्थः । विश्वाः सर्वाः । अप । उपसर्गश्रुतेः कियापदमध्याद्वियते । अपेत्य । अस्मत्तः अपनीय इत्यर्थः । द्वेष्टीति द्विट् । तान् द्विषः । शत्रूनित्यर्थः । परिवाधः । परिति सर्वतो माने । वाधा पीडा । सर्वतो यो वाधा करोति सः । वाधयित वाधयते । किप् । वाधः । तान् सर्वतः पीडाकरानित्यर्थः । मिन्धीत्येत-दनुषज्यते । जिह मृधः मारय मृधः । सङ्ग्रामनाम । मृधं करोति मृधयित मृधयते । किप् । मृधः । तान् मृधः । सङ्ग्रामकारिण इत्यर्थः । दत्वा च । तदामरेति परस्तात्तच्छब्दश्रुतेः योग्यार्थसम्बन्धो यच्छब्दोऽध्याहर्तव्यः । यद्देयं वसु धनम् । स्पार्हम् स्पृह्णीयम् । सारवित्यर्थः । तत् अस्मभ्यं आमर आहर । देहीत्यर्थः ॥

अपेत्युपसर्ग उपिर श्रूयमाणो भिन्धीत्यनेन सम्बध्यते । छन्दिस परेऽपि (पा. १- ४- ८१) व्यवहिताश्च (पा. १- ४- ८२) इति स्मरणात् । अपभिन्धि विश्वा: द्विष: द्वेष्ट्री: प्रजा: सेना वा । परिजिह परितो बाधस्व । बाध: बाधकान् । बाधते: किप् । मृध: हिंसकांश्च परिजिहि । वसु धनं स्पार्ह स्पृहणीयं यत् श्रुभि: गृहीतं तदाभर आहर अस्मभ्यम् ॥ (१०)

### द्वितीये चतुर्ध्या दशत्या

## इहेव शृष्व एषां कशा हस्तेषु यद्वदान् । नि यामं चित्रमृञ्जते ॥

कण्वस्यार्षम् । इह पृथिव्याम् । इवशब्द एवार्थे । इहैव पृथिव्यां स्थितैः । श्रुण्वे श्रूयते शब्दः । एषां मरुताम् । कशाः हस्तेषु व्यवस्थिताः अश्वानां सारथयः । यत् । सप्तम्या अत्र छक् । यदा । वदान् वदन्ति शब्दं कुर्वन्ति । यद्धदानिति परस्तात् यच्छब्दश्रुतेः पूर्वत्र तच्छब्दमध्याहृत्यै-कवाक्यता योज्या । एषां कशा हस्तेषु व्यवस्तिता यदा शब्दं कुर्वन्ति

तदा इहैव श्रूयते शब्दः । न केवलं तदैव । किं तिहं । यदा च । नि इत्ययमुपसर्गः ऋज्ञते इत्याख्यातेन सम्बन्धियतव्यः । यान्ति येन स यामो रथः । तं यामं रथम् । कीदृशम् । चित्रं विचित्रं पूज्यं वा । नि ऋज्ञते नियमेन गमयन्ति । तदा च इहैव शब्दः श्रूयत इति ॥

कण्वः । इह अस्मिन् लोके शृण्वं श्रूयते । यक्स्थाने रनुः । लोपस्त आत्मनेपदेषु (पा. ७. १. ४१) इति तकारलोपः । एषां मरुतां शब्द इति शेषः । इवेति संप्रत्यर्थे । इवशब्द उपमानार्थः संप्रत्यर्थोऽवधारणार्थः पादपूरणार्थश्च भवति । अत्र उपमार्थव्यतिरिक्तानां त्रयाणामन्यतमो प्राह्यः । कशाः अश्वधात्यः हस्तेषु स्थिताः । यत् यदा वदान शब्दायेरन् तदा गर्जितशब्दः शृण्वे । नि यामन् नितरां गच्छेयुः । ऋक्षते अलङ्कुर्वन्ति मरुत इति शेषः । चित्रं विचित्रं रथं स्वकीयं स्वकीयरायुधालङ्करणैः । असेषु व ऋष्टव्यः पत्सु खादयो वक्षस्सु रुक्मा मरुतो रथे शुमः । अग्निमानसो विद्युतो गमस्त्योः शिप्राः शीर्षसु वितता हिरण्ययी (ऋ. वे. ९. ९४, ११) इति हि भवति ॥

## इमा उ त्वा विचक्षते सखाय इन्द्र सोमिनः। पुष्टावन्तो यथा पशुम् ॥

त्रिशोकस्यार्षम् । इमे मदीया ऋत्विजः । उ इति पादपूरणः । त्वा त्वाम् । विचक्षते विविधं पश्यन्ति । सखायः म्तुत्यस्तोतृरूक्षणेन सख्येन सखिभूताः । स्तुवन्त इत्यर्थः । हे इन्द्र । सोमिनः सोमवन्तः । कथं पुनः पश्यन्ति । उच्यते । पृष्टावन्तो यथा पशुम् । पोषणं पृष्टम् । तद्वन्तः पृष्टावन्तः । पोषणवन्त इत्यर्थः । एतदुक्तं भवति । यथा घासहारिणो घासेन गृहीतेन पशोस्तर्पणार्थं परमया प्रीत्या युक्तास्तमेव पशुं पश्यन्ति तद्वन्मदीया ऋत्विजः सोमवन्तस्तेनैव सोमेन गृहीतेन तर्पणार्थं त्वां पश्यन्तीत्यर्थः ॥

त्रिशोकः । इमे सखायः स्तोतारः विचक्षते । त्वां प्रतिपालयन्ति । उ इति पूरणः । हे इन्द्र सोमिनः सोमवन्तः । पुष्टावन्तः पोषकवाससंयुक्ताः जनाः यथा पशुं विचक्षते घासं प्रदातुं तद्वत् त्वां सोमं प्रदातुं विचक्षते ॥ (२)

## समस्य मन्यवे विश्वो विश्वा नमन्त कृष्ट्यः । समुद्रायेव सिन्धवः ॥

वत्सस्यार्षम् । सिमत्ययमुपसर्गः नमत इत्याख्यातेन सम्बन्धियतव्यः । अस्येन्द्रस्य स्वभूताय । मन्यवे क्रोधाय । विशः । यद्यपि विश इति मनुष्यनाम तथापि कृष्टय इत्यनेन पौनरुक्तचप्रसङ्गात्कियानिमित्तं द्रष्टव्यम् । विष्ठः व्याप्तावित्यस्येदं रूपम् । स्तुतिभिईविभिश्च व्याप्तारः । विश्वाः सर्वाः । सन्नमन्त प्रह्वीभवन्तीत्यर्थः । के पुनः प्रह्वीभवन्ति । उच्यते । कृष्टयः यज्ञमानमनुष्या इत्यर्थः । कथं पुनः सन्नमन्त । उच्यते । समुद्रायेव सिन्धवः । यथा समुद्राय सिन्धवः नद्यः प्रह्वीभवन्ति तद्वदित्यर्थः ॥

वत्सः । सन्नमन्त प्रह्वीभवन्ति । अस्य इन्द्रस्य मन्यवे क्रोधाय । विशः निविष्टाः । विश्वाः कृष्टयः प्रजाः । समुद्रायेव सिन्धवः नद्यः ॥ (३)

## देवानामिदवो महत्तदा दृणीमहे वयम् । दृष्णामस्मभ्यमूतये ॥

कुसीदिन आर्षम् । देवानां स्वभूतम् । इदिति पादपूरणः । तदा-वृणीमह इति परस्तात्तच्छब्दश्रुतेः यच्छब्दोऽध्याहर्तव्यः । यत् अवः पालनं तर्पणं वा महत् तत् आवृणीमहे आभिमुख्येन पार्थयामः वयम् । कीदृशानां देवानाम् । उच्यते । वृष्णां विषतृणाम् । किमर्थं पुनः प्रार्थयामः । उच्यते । नः अस्मभ्यम् । ऊतये पालनार्थमित्यर्थः ॥

कुसीदी काण्वः । देवानामित् देवानामेव अवो रक्षणं महत् विद्यते । वृष्णां विष्तृणाम् । तत् रक्षणं आवृणीमहे प्रार्थयामो वयं अस्मभ्यं उतये रक्षणार्थम् ॥ (४)

### सोमानां स्वरणं क्रणुहि ब्रह्मणस्पते । कक्षीवन्तं य औक्षिजः ॥

मेधातिथेरार्षम् । सोमानाम् । अभिषोतारिमिति वाक्यशेषः । स्व-रणम् । स्व शब्दोपतापयोरित्येतस्यैतद्रूपम् । शब्दियतारं स्तुतीनामुच्चार-यितारम् । स्तोतारं यष्टारं चेत्यर्थः । मां कृणुिह कुरु । हे ब्रह्मणस्पते । किमव । उच्यते । कक्षीवन्तम् । छप्तोपमिनदं द्रष्टव्यम् । कक्षीवन्तिमव । यः कतमः कक्षीवान् । उच्यते । य औशिजः य उशिजः पुत्रः । तिमव ॥

मेधातिथिः । सुनोति अभिषुणोति सोममिति सोमानां तद्वतां खरणम् । स्वृ शब्दोपतापयोः इति । शब्दवन्तं कीर्तिमन्तं कृणुहि कुरु हे ब्रह्मणस्पते । कक्षीवन्तमिति छुत्तोपमा । कक्षीवन्तमिव । यः कक्षीवानौशिजः उशिजः पुत्रः । उशिजा नाम कक्षीवतो जनीति । दीर्घतमा हि तस्य पिता ॥ (५)

## बोधन्मना इदस्तु नो दृत्रहा भूर्यासुतिः । शृणोतु बक्र आशिषम् ।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । बोधन्मनाः । बुध्यति मनो यस्य स बोधन्मनाः । इदिति पादपूरणः । अस्तु भवतु । नः अस्माकम् । वृत्रहा वृत्रस्य हन्ता इन्द्रः । भूर्यासुतिः । भूरीति बहुनामधेयम् । अत्र आसुतिशब्दो रसवचनः । ता सम्राजा धृतासुती (ऋ. वे. १. १३६. १) इति यथा । भूरि आसुतिर्यस्य स भूर्यासुतिः । बहुरस इत्यर्थः । शृणोतु शक्र आशिषं प्रार्थनाम् । एतदुक्तं भवति । यद्यदहं प्रार्थयामि तच्छृणोतु शकः । श्रुत्वा च बुध्यतु । बुद्धा च सम्पादयतु ॥

श्रुतकक्षः । बोधन्मनाः बुध्यमानचित्तः स्तोत्रावधारणपरचित्तः । इत् एव । बोधन्मना एव अस्तु । नः अस्माकं इन्द्रः भूर्योसुतिः बह्वन्नसोमपान इत्यर्थः । अथवा बोधन्मना इति विशेषणम् । भूर्यासुतिः बह्दनप्रदः अस्माकं इति । वृत्रहा शकः इन्दः श्रृणोतु नः आशिषं आशासनं अस्माकम् ॥ (६)

# अद्य नो देव सवितः प्रजावत्सावीः सौभगम्। परा दुःष्वप्न्यं सुव॥

श्यावाश्वस्यार्षम् । अद्य नः अस्मभ्यम् । देव सवितः । सिवता आदित्यः । तस्य सम्बोधनं हे सिवतः । प्रजावत् प्रजासिहतम् । सावीः अभ्यनुजानीहि । देहीत्यर्थः । सौमगम् । भगमिति धननाम । शोभनं भगं समगम् । सुमगम् । सुमगमेव सौभगम् । स्वार्थिकस्तद्धितः । शोभनं धनमित्यर्थः । किञ्च परा दुःष्वप्न्यं सुव । परा इत्ययमुपसर्गः सुवेत्याख्यातेन सम्बन्धियत्वयः । सुवेति वू प्रेरणे इत्यस्येदं रूपम् । दुःष्वप्न्यम् । अनिष्टस्य कस्यचित्स्चकः स्वभः दुःस्वभः । तिस्मन्भवं दुःष्वप्न्यं मरणादि । तत्परासुव पेरय । अपनयत्यर्थः ॥

श्यावाश्वः । अद्य अस्मिन्नपि दिने नः अस्मभ्यं हे देव सवितः प्रजावत् प्रजाभिः सहितं सौभगं सुभगत्वं सुधनत्वं सावीः प्रसुव प्रेरय । परासुव पराणुदः दुःब्वप्न्यं दुःस्वप्नम् ॥ (७)

## क स्य रूषभो युवा तुविय्रीवो अनानतः । ब्रह्मा कस्तं सपर्यति ॥

प्रगाथस्यार्षम् । क स्य सः । तच्छब्दश्रुतेर्यच्छब्दो योग्यार्थ-सम्बन्धोऽध्याह्वियते । य उक्तगुण इन्द्रः क सः वृषभः वर्षिता अपाम् । युवा तरुणः । तुविश्रीवः पुरुश्रीवः । बहुश्रीव इत्यर्थः । कथमिन्द्रो बहु-श्रीवः । उच्यते । परमात्मस्वरूपत्वात् ।

> सर्वतः पाणिपादान्तः सर्वतोऽक्षिशिरोमुखः । सर्वतः श्रुतिमँठोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥

इत्येवं तुविग्रीवः । अनानतः शत्रुं प्रति अप्रह्वीभूत इत्यर्थः । किमर्थं पुनः पुच्छ्यते । उच्यते । ब्रह्मा कः प्रजापितः भूतानां निर्माता । अध्वर्युरिष यज्ञस्य निर्माता । अतो निर्मातृत्वसामान्यात्कः शब्देनात्राध्वर्यु- रुच्यते । ब्रह्मा च अध्वर्युश्च । तं सपर्यति परिचरतीत्यर्थः । पूज्यित वा । यतः एवमतः पुच्छ्यते । अथवा एतस्मात्कारणादनानतः यतः ब्रह्मा प्रजापितः तं परिचरति । क स इति ॥

प्रगाधः काण्वः । क इस्पत्र कम्पो न दीर्घः । क कस्मिन् यजमाने च भवति । स्य सः । वृषभः विषेता । युवा तुविग्रीवः प्रवृद्धकन्धरः । अनानतः अप्रणतः कस्मैचिदिन्दः । ब्रह्मा परिवृद्धः श्रुत्यादिभिः । कः स्तोता । तं सपर्यति परिचरति स्तुतिभिः ॥ (८)

### उपहरे गिरीणां संगमे च नदीनाम् । धिया विषो अजायत ॥

वत्सस्यार्षम् । उपह्नरे गह्नरे प्रदेशे । गिरीणां मेघानां सम्वन्धिनि । बहुमेघप्रदेशे इत्यर्थः । सङ्गमे च नदीनां शब्दकारिणीनामपाम् । बहूदके प्रदेशे इत्यर्थः । घिया प्रज्ञया । विष्यः मेघावी । अजायत जायते । एतदुक्तं भवति । यत्र प्रदेशे बहवो मेधा यत्र च बहूदकं तत्र तेषां हवनार्थं तस्य चोदकस्य पानार्थं इन्द्र इति ॥

वत्सः । उपह्वरे समीपे गिरीणां मेघानां शैलानाम् । संगमे च नदीनां अजायत प्रादुर्भवति इन्द्रः घिया कर्मणा युक्तः विप्रः प्राज्ञः ॥ (९)

## प सम्राजं चर्षणीनामिन्द्रं स्तोता नव्यं गीर्भिः। नरं नृषाहं मंहिष्टम् ।।

इरिम्बिटिर्नाम ऋषिः। तस्येदमार्षम्। प्रेत्ययमुपसर्गः स्तोते-त्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः। सम्राजं सम्यगीशानम्। चर्षणीनां मनुष्याणाम् । इन्द्रं प्रस्तोता प्रकर्षेण स्तुवत हे मदीया ऋत्विजः । कीद्द्रं पुनः इन्द्रं स्तुमः । उच्यते । नव्यं नवतरम् । तरुणमित्यर्थः । अथवा नु स्तुतावित्यस्येदं रूपम् । यदि प्रत्यये कर्मणि कारके रूपम् । एतदुक्तं भवति । स्तोतव्यमिन्द्रं प्रकर्षेण स्तुत । केन पुनः स्तुमः । उच्यते । गीभिः स्तुतिलक्षणाभिर्वाग्भिरित्यर्थः । कीद्दर्शं पुनरिन्द्रं स्तुमः । उच्यते । नरं नराकारम् । नृषाहम् । नरो मनुष्याः । तान् यः सहते अभिभवति स नृषाद् । तं नृषाहम् । रात्रुमनुष्याणामभिभवितारमित्यर्थः । मंहिष्टं अतिशयेन स्तोतृभ्यः यष्टृभ्यश्च दानृतमम् ॥

इरिम्बिठि: । प्रस्तोत प्रकर्षेण स्तुत हे यजमाना: । तप्तनप्तनथनाश्च (पा. ७. १. ४५) इति तस्य तपादेश: । सम्राजं ईश्वरम् । चर्षणीनां प्रज्ञानाम् । इन्द्रं नव्यं स्तुत्यम् । गीर्भिः स्तुतिभिः । प्रस्तोतेति समन्वयः । कम् । नरं नेतारम् । नृषाहं नृणामभिभवितारम् । मंहिष्ठं दातृतमम् ॥ (१०)

### द्वितीये पश्चम्या दशत्या

## अपादु शिप्यून्धसः सुदक्षस्य प्रहोषिणः । इन्दोरिन्द्रो यवाश्चिरः ॥

श्रुतकक्ष्यस्यार्षम् । अपात् पीतवान् । उः पादपूरणः । इन्द्रः । कीदृशः । उच्यते । शिपी । शिप्रे हन् नासिके वा । तद्वान् शिप्री । कस्य पुनः पीतवान् । उच्यते । अन्धसः अन्नस्य । षष्ठीनिर्देशात् सोपलक्षणम् । एकदेशम् । कीदृशस्य अन्धसः । उच्यते । सुदक्षस्य सुष्ठु उत्सादितस्येत्यर्थः । प्रहोषिणः । जुहोतेर्दानार्थस्यदं रूपम् । सुष्ठु मया दत्तस्येत्यर्थः । किंलक्षणस्य पुनरन्धसः पीतवान् । उच्यते । इन्दोः सोमस्य । यवाशिरः । यवशब्देनात्र यवविकाराः सक्तवः उच्यन्ते । तेषां मिश्रणं यस्य स यवाशिरः । प्रथमा च षष्ठचर्थे द्रष्टव्या । यवमिश्रितस्येत्यर्थः । मन्थी च नाम प्रहः । स सक्तुभिर्दृश्यते । मन्थिनं सक्तुभिः इति वचनम् । तमेवे-क्षित्वेतदुच्यते यवाशिर इति ॥

श्रुतकक्षः । अपात् पिबतु शिप्री सुहनुः इन्द्रः । उ इति पूरणः । अन्धसः अनस्य । सुदक्षस्य सुबलस्य । प्रहोषिणः स्तुतिमतः । स्तुतो ह्यार्भवपव-मानेन । इन्दोः दीप्तस्य । यवाशिरः यवविकाराः सक्तवः आशिश्रयणं यस्य तस्य । तदन्धः सोममित्यर्थः ॥ (१)

# इमा उ त्वा पुरूवसोऽभि प्र नोनवुर्गिरः । गावो वत्सं न घेनवः ॥

मेघातिथेरार्षम् । इमाः । उ इति पादपूरणः । त्वा त्वाम् । पुरूवसो । पुर्विति बहुनाम । वसु इत्यपि धननाम । पुरु वसु यस्य सः पुरुवसुः । तस्य सम्बोधनं हे पुरूवसो । वीरुपधाया दीर्घः (पा. ८. २. ७६) इति । पुरुवसो बहुधन । अभिप्रनोनवुः । आभिमुख्येन स्थित्वा अत्यर्थ पुनःपुनर्वा स्तुतवत्यः । गिरः । अस्मदीया वाचः । कथं पुनः स्तुतवत्यः । उच्यते । गावो वत्सं न । नशब्द उपरिष्टादुपचारत्वादुप-मार्थीयः । वत्समिव । यथा गावः वत्समभिनन्दन्ति तद्वदित्यर्थः । कीदृरयो गावः । उच्यते । धेनवः अचिरप्रसूता इत्यर्थः ॥

मेधातिथि:। इमा: गिर:। गृणिन्त स्तुवन्तीति गिर: प्रजा:। उ: पूरण:। त्वा अभिप्रनोनवु: प्रणुवन्ति प्रकर्षेण स्तुवन्ति । हे पुरूवसो बहुधनेन्द्र। गावो धेनवो दोग्ध्यू इव वत्सम्। न: इवार्थे। हिंकुर्वन्ति हि वत्सं गाव:।। (२)

# अत्राह गोरमन्वत नाम त्वष्टुरपीच्यम् । इत्था चन्द्रमसो गृहे ॥

गौतमस्यार्षम् । अत्रेत्यनेन चन्द्रमसः गृहं प्रतिनिर्दिश्यते । चन्द्रमसो मण्डलं गृहम् । अत्र चन्द्रमसो गृहे । गोशब्देनापि । सुषुम्ना नाम आ-दित्यरिमः चन्द्रमसं प्रति गतः । अल्पत्वाचन्द्रमण्डलस्य रिष्मः प्रतिगतः ततः परावृत्य पृथिव्यां ज्योत्स्नारूपेण दीप्यते । सोऽत्र गोशब्देनोच्यते । तस्य चन्द्रमसं प्रति गता रश्मयः । अमन्वत । अनुमन्यन्ते । नाम नमनं प्रह्वीभावम् । त्वष्टुः आदित्यस्य । अपीच्यं अपगतं अपिहितमन्तिर्हतं वा । क अनुमन्यन्ते । इत्था अमुत्र । चन्द्रमसो गृहे मण्डले ॥

गोतमः । दुर्न्नियत्वात् अस्याः ऋचः यास्किनिरुक्तं तावत् िळ्ख्यते । आदित्योऽपि गौः उच्यत इति प्रकृत्या । अधाप्यस्य एको रिश्मः चन्द्रमसं प्रति दीप्यते । तत् एतेन उपिक्षतव्यम् । आदित्यतोऽस्य दीप्तिः भवति इति । सुषुप्तः सूर्यरिश्मश्चन्द्रमा गन्धवः इति अत्र निगमो भवति । सोऽपि गौरुच्यते । अत्राह् गोरमन्वत इति । तदुपरिष्टात् व्याख्यास्याम इति । तथान्यत्र गौर्व्याख्यातः । अत्राह गोरमन्वत नाम त्वष्टुरपीच्यम् । इत्था चन्द्रमसो गृहे । अत्राह गोः सममंसतादित्यस्य रिश्मिः स्वं नामापीच्यं अपगतं अपहृतं अपचितं अन्तिहितं वा अमुत्र चन्द्रमसो गृहे इति । अस्याश्च इन्द्र एव सूर्यात्मना स्तूयत इति ऐन्द्रसूत्त-सङ्गतिः । अयमृचोऽर्थः । अत्रान्तिरिक्षे । अहिति विनिप्रहार्थ एवशब्दपर्याय । गोः सुषुप्ताख्यस्य सूर्यर्श्मः । नाम नमनं अवस्थानम् । अमन्वतं अमस्त । अनुनानन्तीत्यर्थः । के । आदित्यर्श्मयः । त्वष्टुरादित्यस्य अपीच्यं अन्तिहितम् । इत्था अमुत्र । चन्द्रमसो गृहे मण्डले अन्तिरिक्षे । त्वष्टुर्यो गौः सुषुप्ताख्यो रिश्मः तस्य मण्डलेऽन्तर्गता आदित्यस्य रश्मयः ॥

### यदिन्द्रो अनयद्रितो महीरपो द्रषन्तमः । तत्र पूषा भ्रुवत्सचा ॥

मरद्वाजस्यार्षम् । यत् मेघस्थानम् । इन्द्रो रितः गतः । प्राप्तः सन्नित्यर्थः । अनयत् नयति । प्रथिन्यां पातयतीत्यर्थः । महीरपः महान्ति वृष्टिलक्षणान्युदकानि । कीद्दश इन्द्रः । उच्यते । वृषन्तमः अतिशयेन विषिता । तत्र तत्स्थाने । पूषा भुवत् भवति । सचा सह । पूष्णा सिहतो वर्षति । न केवलं वर्षतीत्यर्थः ॥

भरद्वाजः । यत् यदा इन्द्रः अनयत् गमयति । रितः गन्त्र्यः । रियतेर्गति-कर्मणः किपि रूपं रिदिति । महीः महतीः अपः । वृषन्तमः वर्षितृतमः । तत्र तदा पूषा देवः भुवत् भवति । सचा सहायः इन्द्रस्य ॥ (४)

## गौर्धयति मरुतां श्रवस्युर्माता मघोनाम् । युक्ता वही रथानाम् ॥

बिन्दोर्वा पूतदक्षस्य वा आर्षम् । गौःशब्देनात्र माध्यमिका वाक् उच्यते । सा धयति पानार्थमुदकं रक्षति । वर्षतीत्यर्थः । मरुतां माता । श्रवस्यः । श्रवःशब्देन कीर्तिरुच्यते । तामिच्छति श्रवस्यति श्रवस्यते । उपत्ययः । श्रवस्युः । कीर्तिकाम इत्यर्थः । कीदृशानां पुनर्मरुतां माता । उच्यते । मधोनाम् । मधं धनम् । तद्येषामस्ति ते मधवानः । तेषां मधोनाम् । धनवतामित्यर्थः । किं केवलैव गौर्वर्षति । नेत्युच्यते । युक्ता तैरेव पुत्रैः । मरुद्धिः सिंहतेत्यर्थः । विहः मातृत्वात्तेषामेव मरुतां वोद्दी । कीदृशानां पुनर्मरुतां वोद्दी । उच्यते । रथानां रथस्वमावकानामित्यर्थः ॥

बिन्दुः पूतदक्षः वा । गौः वाक् माध्यमिका । धयति पिबति सोमम् । मस्तां मघोनां धनवतां माता श्रवस्युः अन्नकामा । श्रवोऽन्नम् । युक्ता उद्युक्ता विद्धः वोद्धी विश्वस्य । रथानां रहणानां गन्तुणामिति मस्तां विशेषणम् ॥ (६)

#### जप नो हरिभि: सुतं याहि मदानां पते । जप नो हरिभि: सुतम् ।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । उपेत्ययमुपसर्गः आ इत्येतस्य स्थाने द्रष्टव्यः याही-त्याख्यातेन सम्बध्यते । आयाहीति । केन पुनरागच्छामीति । उच्यते । हरिभिः अश्वैरित्यर्थः । किं पुनः प्रति आगच्छामि । उच्यते । नः धुतम-स्माकं स्वभूतमभिषुतं सोमं प्रति । मदानां पते । मदाः गर्वाः । तेषामधिपतिः । अथवा मादयन्तीति मदाः सोमाः । तेषामधिपतिभूताः । उप नो हरिभिः सुतं इत्यभ्यासः । अभ्यासेन च भूयानर्थः प्रतीयते । अस्माकं स्वभूतमभिषुतं सोमं प्रति शीघ्रमागच्छेत्यर्थः ॥

श्रुतकक्ष एव द्वयोः । उप याहि उपगच्छ । नः अस्माकम् । हुतं सोमम् । हरिभिः जवाश्वैः । हे मदानां पते सोमानां स्वामिन्निन्द्र । उप इति पुनर्वचनमादरार्थम् ॥ (६)

### इष्टा होत्रा असक्षतेन्द्रं रूधन्तो अध्वरे । अच्छावभृथमोजसा ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । ऋषिरात्मीयान् ऋत्विजः आह् । इष्टाः प्रियाः । होत्राः । द्वयन्त इति होत्राः । आहुतय इत्यर्थः । ता असक्षत विस्जत । दत्त इत्यर्थः । कथं पुनर्विसृजामः । उच्यते । इन्द्रं वृधन्तः वर्धयन्तः । अध्वरे यज्ञे । केन । सामर्थ्यात्स्तुतिभिः स्तुवन्तः इत्यर्थः । क पुनर्विसृजामः । उच्यते । अच्छा अवभृथं आप्तुमवभृथमित्यर्थः । प्रधानाहुतिषु कृतासु अवभृथसंज्ञकं कर्म करिष्यते । एवमवभृथमित्यर्थः । ओजसा स्वेन कर्मणा सामर्थ्येन वा ॥

इष्टा इति यजेः कर्तरि कः । इष्टवत्यः । इन्द्रं होत्राः वषट्कर्तारः । होत्रा-शब्दः स्त्रीलिङ्गः । सप्त होत्राः प्राचीर्वषट्कुर्वन्तीति । असृक्षत । सृष्टिरुद्योगः । उद्युक्ता भवन्ति । अवभृथं अच्छ अभि वृधन्तो वृद्धाः सोमपानेन । अध्वरे यज्ञे । ओजसा च युक्ताः । ये यज्ञं समाप्य अवभृथं अभिगच्छन्ति ते प्राधान्येन इन्द्रं यजन्तीत्पर्थः ॥ (७)

# अहमिद्धि पितुः परिमेधामृतस्य जग्रह । अहं सूर्य इवाजिन ॥

वत्सस्यार्षम् । अहम् । इत् हि द्वाविष पादपूरणो । पितुः कण्वस्य सकाशात् । परीत्ययं जमहे इत्याख्यातेन सम्बन्धियतव्यः । मेधां प्रज्ञाम् । कीदृशस्य पितुः सकाशात् । उच्यते । ऋतस्य सत्यस्य । परिजमह परिगृहीतवान् । तया च गृहीतया अहं सूर्य इव अजिन । यथा सूर्यः सर्वार्थानां द्रष्टा तद्वदहमपि सर्वार्थानां सन्द्रष्टा सञ्चात इत्यर्थः ॥

वत्स एव । अहं पितुः मम कण्वात् परि । परीति पश्चम्यर्थानुवादकः । मेधां बुद्धि ऋतस्य यज्ञस्य इन्द्रविषयस्य स्तोत्रस्य । तद्विषयामित्यर्थः । जग्रह गृहीतवान् अस्मि । हि इति हेतो । यस्मात् गृहीतविद्यः अहं ततः अहं सूर्य इव अजनि अभूवं तेजसा इति इन्द्रस्तुतिः ॥ (८)

# रेवतीर्ण सधमाद इन्द्रे सन्तु तुविवाजाः । क्षुमन्तो याभिर्मदेम ।।

शुनःशेपस्यार्षम् । रियरिति धननाम । तद्यासां विद्यते ता रेवतीः । द्वितीयाबहुवचनिमदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यं सन्त्वित्या- स्थातेन सम्बध्यते । धनवत्यो भवन्त्वित्यर्थः । काः । सामर्थ्यात्स्तुतयः । कस्य सम्बन्धिन्यः । उच्यते । सधमादे इन्द्रे । द्वेऽप्येते सप्तम्येकवचने षष्ठचेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्ये । अस्माकं सहभूतानां महनीयस्य स्तुत्यस्य इन्द्रस्य सम्बन्धिन्यः । न केवलं धनवत्यो भवन्त्विति । किं तिर्हि । तुवि- वाजाः । तुवि इति बहुनाम । वाज इति अन्ननाम । तुवि बहु वाजोऽन्नं यासां ता तुविवाजाः । प्रभूतान्नाः । एतदुक्तं भवति । धनस्य साधका भवन्त्वित्यर्थः । क्षुमन्तः । क्षु । क्षु शब्दे इत्यस्येदं रूपम् । शब्दवन्तः कीर्ति- मन्तः । याभिर्मदेम मोदेमेत्येतदाशास्महे ॥

शुनश्शेपः । रेवतीः । रियमसः । जिस पूर्वसवर्णदीर्घः वा छन्दिस (पा. ६. १. १०६) इति । रेवसः । गाव इसर्थः । पशवो वै रेवसः इति श्रुत्यन्तरम् । नः अस्माकम् । सधमादे । सह माचित इति सधमादः । इन्द्रे अस्मा-भिः सङ्गमादौ सित इति एतत् । सन्तु भवन्तु । तुविवाजाः बह्वनाः। याभिः रेव-तीभिः वयं क्षुमन्तः कीर्तिमन्तः मदेम हृष्येम । क्षु राब्दे इत्यस्मात् क्षु ॥ (९)

# सोमः पुषा च चेततुर्विश्वासां सुक्षितीनाम् । देवत्रा रथ्योर्हिता ॥

वामदेवस्यार्षम् । सोमः पूषा च चेततुः जानीतः विश्वासां सुक्षिती-नाम् । एते द्वितीयार्थे षष्ठचौ । विश्वाः सुक्षितीः सर्वानसुनिवासान् । क । देवत्रा । देवमनुष्यपुरुषपुरुमर्त्येभ्यो द्वितीयासप्तम्योर्बहुलम् । (पा. ५. ४. ५६) इत्येवमत्र सप्तम्यास्त्रा । तेन देवेषु चेततुः । रथ्योः । रथशब्देनात्र यज्ञ उच्यते । रहतेर्गतिकर्मणः । रथ्योः । रथस्य यज्ञस्य यौ वोदारौ तौ पत्नीयजमानावत्र रथ्यावुच्येते । तयोः । यज्ञस्य देवान् प्रति प्रापयित्रोः पत्नीयजमानयोः । हिता । द्विवचनस्यायमाकारः । हितौ ॥

वामदेव: । सोमः च पूषा च उमौ देवौ चेततुः जानीतः । विश्वासां सुक्षितीनां शोभनानां क्षितीनां प्रजानाम् । कर्मणि षष्ठी । सुकृतः प्रजा जानीत इसर्थः । देवत्रा देवेषु । रथ्योः । रथनेता रथिः । रथनायकयोः । हिता निहितौ प्रजापतिना ॥ (१०)

द्वितीये षष्ट्या दशत्या

पान्तमा वो अन्धस इन्द्रमभि प्र गायत । विश्वासाहं शतऋतुं मंहिष्ठं चर्षणीनाम् ॥ श्रुतकक्षस्यार्षम् । पान्तं पिबतम् । आकारः पादपूरणः । वः । द्वितीयाबहुवचनमिदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यूयं हे ऋत्विजः । कि पुनः पिबतम् । उच्यते । अन्धसः । अन्धः अन्नं सोमळक्षणम् । तस्मादियं षष्ठी । षष्ठीनिर्देशाच्च एकदेशिमिति वावयशेषः । सोमळक्षण-स्यान्नस्य एकदेशं पान्तम् । इन्द्रमिन प्रगायत । गायतीत्यचितिकर्म । प्रशब्दः प्रकर्षे । अभिः आभिमुख्ये । आभिमुख्ये । सिथत्वा प्रकर्षेण स्तुतेत्यर्थः । कीदृशं पुनिरन्द्रं स्तुमः । उच्यते । विश्वासाद्दं सर्वेषां शत्रूणा-मिमभिवतारं विश्वसद्दं वा । शतकतुम् । शतिमिति बहुनाम । ऋतुरित्यपि कर्मनाम प्रज्ञानाम वा । बहुनि कर्माणि प्रज्ञा वा यस्य स शतकतुः । बहुकर्माणं बहुप्रज्ञं वेत्यर्थः । मंदिष्ठम् । मंदिर्तिनकर्मा । तस्मात्कर्तरि तृच् । तृजन्तादिष्ठन् । अतिशयेन दातारिमत्यर्थः । कस्मै पुनर्दातारम् । उच्यते । चर्षणीनाम् । चर्षणयो मनुष्याः । षष्ठीबहुवचनं चतुर्थीबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यजमानमनुष्येभ्य इत्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । एतदाद्याः प्रायशः रात्रिपर्यापाणां स्तोत्रीयाः । सुबन्तैरिप उप-सर्गाणां असमस्तानां आख्यातैः इव सम्बन्धा दृश्यन्ते । अप विश्वा दुरिता बाधमानः (ऋ. वे. १. ३९. ३) आपान्तं आपिबन्तं आपास्यन्तं अन्धसः अन्नस्य । सोमिमित्यर्थः । इन्द्रं अभि प्रगायत । वो यूयं हे सपापाः । विश्वासाहं विश्वस्मै अभिभवितारम् । शतकतुम् । कृतुः कर्म प्रज्ञा वा । मंहिष्टं दातृतमम् चर्षणीनां जनानां यज्वनां स्तोतृणां च ।)

### प व इन्द्राय मादनं हर्यश्वाय गायत । सखायः सोमपान्वे ॥

वसिष्ठस्यार्षम् । प्रेत्ययमुपसर्गः गायतेत्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । प्रगायत प्रकर्षेण स्तुतेत्यर्थः । वः । द्वितीयाबहुवचनमिदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यूयं हे ऋत्विजः । कं पुनः स्तुमः । इन्द्राय । चतुर्थो-कवचनितदं षष्टचेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । इन्द्रस्य । मादनं सोमिमित्यर्थः। कीद्रशस्येन्द्रस्य । उच्यते । हर्यश्वाय । इदमिष चतुर्थ्येकवचनं षष्टचेकवच-नस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । हरितवर्णावश्वौ यस्य स हर्यश्वः । तस्य हर्यश्वस्य । सत्वायः ऋत्विजः । सोमपाव्ने । इयमिष चतुर्थी षष्टचर्थे । सोमपातुरिन्द्रस्य मदकरं सोमं स्तुतेत्यर्थः ॥

विसष्टः । वः यूंगं इन्द्राय इन्द्रार्थं मादनं मदकरं स्तोत्रं हर्यश्वाय इन्द्राय हे सखायः प्रस्तोत्रादयः सोमपावने सोमानां पात्रे । यद्यपि अन्यासामिप देवतानां सोमपानं विद्यते तथापि अतिशयेन इन्द्रस्य अस्ति । त्रिष्विप सवनेषु प्रस्थित्याज्यानां मुख्याः ऐन्द्रावाः । प्रातस्सवने होतुः शस्त्रयाज्यामु ऐन्द्रावारणी ऐन्द्रावारणी ऐन्द्रावार्षणी ऐन्द्रावार्षणाः तदेवत्या एव ऐन्द्रावारणी ऐन्द्रावार्हस्पत्या ऐन्द्रावेष्णवी इति । षोडिशस्तोत्रशस्त्रे ऐन्द्रे । रात्रिपर्यायाः सर्वे ऐन्द्राः ॥ (२)

## वयम्रु त्वा तदिदर्था इन्द्र त्वायन्तः सखायः । कण्वा उक्थेभिर्जरन्ते ॥

मेधातिथेरार्षम् । वयम् । उ इति पादपूरणः । त्वा त्वाम् । कीदृशा वयम् । उच्यते । तदिदर्थाः । इच्छब्दः पादपूरणः । यस्तवार्थो यागादिः स अर्थो येषां ते तदर्थाः । यागपरा इत्यर्थः । हे इन्द्र त्वायन्तः त्वां यष्टुमिच्छन्तः । सखायः सिखभूताः तव । कण्वाः कण्वस्य पुत्राः मेधातिथिप्रभृतयः । उक्थेभिः स्तोत्रैः । जरन्ते स्तुवन्तीत्यर्थः ॥

मेघातिथि: प्रियमेघश्च द्वावृषी । वयं त्वां स्तुमः इति शेषः । उः पूरणः । तिददर्थाः स ऐवार्थः प्रयोजनं येषां ते तिददर्थाः स्तुत्येकपरार्थाः । उक्तमेव आपरोक्ष्येण कीर्तयित आदरार्थम् । हे इन्द्र त्वायन्तः त्वत्कामाः

सखायः स्तोतारः कण्वाः कण्वपुत्राः उक्थेभिः स्तोत्रैः जरन्ते स्तुवन्ति त्वाम् ॥ (३)

# इन्द्राय मद्धने सुतं परिष्टोभन्तु नो गिरः । अर्कमर्चन्तु कारवः ।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । इन्द्राय । तादथ्यें चतुर्थी । इन्द्रार्थम् । कीदृशाय इन्द्राय । उच्यते । मद्वने । इयमपि तादथ्यें चतुर्थी । मदवत इन्द्रस्यार्थाय । स्रुतं अभिषुतं सोमम् । परिष्टोभन्तु सर्वतः स्तुवन्तु । नः अस्माकं स्वभूताः । गिरः स्तुतिलक्षणा वाचः । अर्के देवं सोमम् । अर्चन्तु पूजयन्त्वित्यर्थः । मदीयाः कारवः स्तोतारः । ऋत्विज इत्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । इन्द्राय मद्दने मदनशीलाय । तदर्थे सुतं सोमं परिष्टोभन्तु परि अभिस्तुवन्तु । नः अस्मदीया गिरः वाचः । अर्के अर्चनीयं इन्द्रं त्वां अर्चन्तु कारवः स्तोतारः ॥ (४)

## अयं त इन्द्र सोमो निपूतो अधि वर्हिषि । एहीमस्य द्रवा पिव ।।

इरिम्बिटिर्नाम ऋषिः । तस्येदमार्षम् । अयं सोमः । ते इति ताद्थ्यें एषा चतुर्थी । त्वद्र्थमित्यर्थः । हे इन्द्र निप्तः नियमेन दशाप-वित्रशोधित इत्यर्थः । क पुनर्निप्तः । उच्यते । अघि वर्हिष । वर्हिष उपरि । एतत् ज्ञात्वा आ आभिमुख्येन । इहि द्रव इति द्वाविष गत्यर्थी । अभ्यासे च भूयांसमर्थं मन्यन्ते । शीघ्रमेहीत्यर्थः । ईमिति पादपूरणः । एत्य च अस्य सोमस्य । षष्ठीनिर्देशात्त्वाङ्गं पिव ॥

इरिम्बिठि: । अयं सोमः हे इन्द्र ते त्वदर्थं निपूतः नितरां शोधितः अधि बर्हिषि स्थितः । अतः एहि आगच्छ । ई एनम् । अस्य इमं पिब । अस्य दव त्वरितमागच्छ ॥ (५)

# सुरूपकृत्तुमृतये सुदुघामिव गोदुहे । जुहूमिस द्यवि द्यवि ॥

मधुच्छन्दस आर्षम् । सुरूपकृत्नुं शोभनस्य वृत्रवधादेः कर्मणः कर्तारमिन्द्रम् । ऊतये आत्मनः पालनार्थं तस्यैव तर्पणार्थं वा । सुदुषामिव सुदोहनामिव । गोदुहे तस्या एव गोदोहनार्थम् । एतदुक्तं भवति । यथा कश्चिद्गोदोहकर्मा तस्या एव गोदोहनार्थमाह्वयति तद्वत् जुह्मसि आह्व-यामः । द्यवि द्यवि अहन्यहनीत्यर्थः ॥

मधुच्छन्दाः । सरूपकृत्तुं सुरूपाणां कर्मणां कर्तारं इन्द्रं जुहूमि । पुनः पुनराह्वयामः । द्यवि द्यवि दिने दिने । ऊतये रक्षणार्थं तर्पणाय वा । सुदुधामिव दोग्धुं सुशकामिव गां गोदुहे गोदोहनाय । गोशब्दोऽनुवादः । दोहनाय इत्यर्थः ॥ (६)

# अभि त्वा रुषभा सुते सुतं सुजामि पीतये । त्रम्पा व्यश्नुही मदम् ॥

त्रिशोकस्यार्षम् । अभीत्ययमुपसर्गः सृजामीत्याख्यातेन सम्बन्ध-यितव्यः । अभिसृजामि । आभिमुख्येन ददामीत्यर्थः । किं तत् । पुरो-डाशादिलक्षणं हिवः । त्वा । प्रथमैकवचनमिदं चतुर्थ्येकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । ते । हे इन्द्र । वृषमः वर्षितः । कस्मिन् काले हिविविसृजामि । सुते अभिषुते सोमे । न केवलं सुते सोमे हिविरेव ददामि । किं तिर्हे । सुतं सृजामि । अभिषुतं च सोमं ते ददामीत्यर्थः । पीतये पानार्थम् । दत्तं च सत् तृम्प भक्षय तर्पय आत्मानं वा । यद्भक्षयितव्यं तद्भक्षय । यत्पातव्यं तिस्व । पीत्वा च व्यश्नुहि पाश्नुहि । मदम् ॥

त्रिशोकः । अभि उद्दिश्य त्वा त्वां हे वृषभ वर्षितः कामानां इन्द्र सुते । भावे निष्ठा । अभिषवे सति । सुतं सोमं सृजामि पीतये तव । तृम्पा तृप्य तेन सोमेन व्यश्नुहि व्याप्नुहि मदं हर्ष तृप्यर्थम् ॥ (७)

### य इन्द्र चमसेष्वा सोमश्रमृषु ते सुतः । पिनेदस्य त्वमीशिषे ॥

कुसीदिन आर्षम् । हे इन्द्र । चमसेष्वा सोमः । आकारः पाद-पूरणः । चमसेषु व्यवस्थितः सोम इत्यर्थः । चमूषु अभिषवणफलकेषु । ते त्वदर्थम् । स्रुतः अभिषुतः सोमः । पिब । इत् इति पादपूरणः । अथवा चमु भक्षणे । भक्षणीयेषु ब्रहचमसादिषु । अथवा बहुवचनं बहुयज्ञा-पेक्षम् । बहुषु यज्ञेष्वधिषवणफलकेषु । अस्य सोमस्य । षष्ठीनिर्देशात् एकदेशमिति वाक्यशेषः । कस्मात्पुनरहं पिबामि । उच्यते । यस्मान्त्वं ईशिषे सर्वस्य ईश्वरः ॥

कुर्सादी । यः सोमः चमसेषु आ आसिक्तः चमूषु अधिषवणफळकयोः । द्विचचने बहुवचनं व्यययात् । चम्बोः सुतः पिब तं सोमम् । इदिति पूरणः । अस्य सोमस्य त्वं ईशिषे ईशः भवसि ॥ (८)

### योगे योगे तबस्तरं वाजे वाजे हवामहे । सखाय इन्द्रमृतये ।।

शुनःशेपस्यार्षम् । योगः नियोगः व्यापारः कर्म वृत्रवधादि । तिसम् सर्विस्मन् । तवः इति बलनाम । तवस्तरं अतिशयेन बलवत् । वाजे वाजे अन्ने अन्ने हिवर्रुक्षणे उपकिष्पते । हवामहे आह्वयाम इत्यर्थः । हे सखाय ऋत्विजः । इन्द्रं ऊतये तर्पणाय । अथवा योगः अलव्धस्यार्थस्य लामः । अस्मिन् सर्वेस्मिन् । लाभार्थमित्यर्थः । अतिशयेन बलवन्तम् । वाजे वाजे सर्वेस्मिन् सङ्ग्रामे । हवामहे हे सखायः । इन्द्रमूत्ये तर्पणाय आत्मनः पालनार्थम् ॥

द्युनरहोप: । योगे योगे सर्वेषु योगेषु । अप्राप्तानां प्राप्तियोंग: । तदर्थ तवस्तरं प्रवृद्धतरं इन्द्रम् । वाजे वाजे सर्वेषु युद्धेषु अन्येषु वा निमित्तेषु s 17 हवामहे आह्वयामः स्तुमः इति वा । सखायः स्तोतृत्वेन सहायभूताः वयं इन्द्रम्। ऊतये रक्षणार्थम् ॥ (९)

#### आ त्वेता निषीदतेन्द्रमभि प्र गायत । सखायः स्तोमवाइसः ॥

मधुच्छन्दस आर्षम् । आ तु इति पादपूरणौ । आ इत क्षिप्रमा-गच्छत । एत्य च निषीदत । निषद्य च इन्द्रमभिप्रगायत आभिमुख्येन स्तुतेत्यर्थः । हे सखाय ऋत्विजः । स्तोमवाहसः स्तोमानां प्रापयितारः । स्तोतार इत्यर्थः ॥

मधुच्छन्दाः । आ इत्ययं उपसर्गः इतेत्यनेन सम्बन्धनीयः । तु क्षिप्रं आ इत आगच्छत । उपसर्गाभ्यां च आख्यातावृत्तिं सूचयति । हे प्रस्तोत्रादयः आगच्छतागच्छत इति प्रत्येकं स्तोतॄन् आह्वयति । निषीदत उपिवशत स्तोतुम् । निषद्य इन्द्रं अभि प्रगायत । हे सखायः प्रस्तोत्रादयः । हे स्तोम-वाहसः । स्तोमान् त्रिवृदादीन् स्तोत्राणि वा वहन्ति इति स्तोमवाहसः ॥ (१०)

#### द्वितीये सप्तम्या दशत्या

# इदं ह्यन्वोजसा सुतं राधानां पते । पिबा त्वस्य गिर्वणः ॥

विश्वामित्रस्यार्षम् । इदम् । नपुंसकिलक्कं व्यत्ययेन पुंलिक्कं द्रष्ट-व्यम् । इमम् । हि अनु । द्वाविष पादपूरणो । ओजसा बलेन । सुतं अभिषुतं सोमं ज्ञात्वा । हे राधानां पते धनानामिषपते । पिव । तु इति पादपूरणः । अस्य । षष्ठीनिर्देशात् एकदेशिमिति वाक्यशेषः । हे गिर्वणः । गिरः स्तुतयः । ताभियों वन्यते सम्भज्यते स गिर्वणाः । तस्य सम्बोधनं हे गिर्वणः । स्तुतिभिः सम्भजनीय ॥

विश्वामित्रः । इदं अन्नम् । हि इति पूरणः । अनु आनुपूर्व्येण ओजसा बल्लेन सुतं अभिषुतं अस्माभिः अन्नं सोमम् । त्वदर्थं इति शेषः । राधानां पते धनानां स्वामिन् पिब तु क्षिप्रं अस्य । इदं अन्नं इत्यर्थः । हे गिर्वणः गीर्भिः वननीय । गिरां वा भर्तः ।। (१)

## महा ५ इन्द्रः पुरश्च नो महित्वमस्तु विज्ञणे । चौर्न प्रथिना शवः ।।

मधुच्छन्दस आर्षम् । महान् इन्द्रः पुरश्च परश्चेत्यर्थः सर्वस्मात् । नो इति पादपूरणः । महित्वं माहात्म्यं च । अस्तु भवतु । विज्ञणे । चतुर्थ्येकवचनमिदं षष्ठचेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । विज्ञणः वज्जवतः । इन्द्रस्येत्यर्थः । अतिभक्ततया एतदाशास्महे । किंच द्योर्ने । नशब्द उपरिष्टादुपचारत्वादुपमार्थीयः । द्योरिव । प्रथिना पृथुत्वेन । शवः बलं सेनालक्षणम् । अस्त्वित्येतदनुषज्यते ॥

मधुच्छन्दाः । महान् भवति इन्द्रः पुरन्दरः । पुरश्च पुरस्तात् च नः सस्माकं आगच्छतु रक्षणार्थम् । मिहत्वं महत्वं अस्तु पुनश्च विक्रिणे इन्द्राय । इन्द्रस्येत्यर्थः । द्यौनं अन्तिरिक्षमिव भवतु । प्रथिना प्रथिमा पृथुत्वेन । शवः बलं इन्द्रस्य इति इन्द्रभक्त्या आशास्ते । वृद्धस्य चिद्वर्धतामस्य तन्ः (ऋ. वे. ६. २४. ७) इति यथा ॥ (२)

#### आ तू न इन्द्र क्षुमन्तं चित्रं ग्राभं संग्रभाय। महाहस्ती दक्षिणेन ॥

कुसीदिन आर्षम् । आ तू इति द्वाविप पादपूरणौ । नः अस्माकं स्वभूतं सोमम् । हे इन्द्र । क्षुमन्तम् । क्षु । क्षु शब्द इत्येतस्येदं रूपम् । कीर्तिमन्तम् । चित्रं विचित्रं पूज्यं वा । यामं याह्यं यहणयोग्यम् । अभिसंस्कारैः संस्कृतमित्यर्थः । संगृभाय सम्यक् गृहाण । गृहीत्वा च पिबेत्यभिप्रायः । केन पुनः गृह्णामि । महाहस्ती । महांश्चासौ हस्तश्च महाहस्तः । तस्मादिदं तृतीयैकवचनम् । महता हस्तेनेत्यर्थः । कतमेन । उच्यते । दक्षिणेन ॥

कुसीदी । आ इत्युपसर्गदर्शनात् योग्यिक्रयापदाध्याहारः । आहर नः अस्मभ्यं तु क्षिप्रं हे इन्द्र । प्रामं इति वक्ष्यमाणं इहापि सम्बध्यते । क्षुमन्तं कीर्तिमन्तं कीर्तिसिहतं प्रामम् । तदर्थं चित्रं विचित्रं प्रामं धनम् । गृह्यते संगृह्यते सर्वैः इति प्राहः । तं संगृमाय संगृहाण । छन्दिस शायजपि (पा. २. १. ८४) इति हळः श्रः शानजादेशः । महाहस्ती महान् हस्तो महाहस्तः । महाहस्तवान् त्वं दक्षिणेन हस्तेन ॥

## अभि प्र गोपति गिरेन्द्रमर्चे यथा विदे । सुनुं सत्यस्य सत्पतिम् ॥

प्रियमेघस्य आर्षम् । अभीत्ययमुपसर्गः अर्चेत्याख्यातेन सम्बन्धिय-तब्यः । प्रेति पादपूरणः । गोपतिम् । गोशब्देनात्र सोम उच्यते । तस्य पतिः स्वामी । तं गोपतिम् । सोमस्य स्वामिनमित्यर्थः । गिरा स्तुति-रूक्षणया वाचा । इन्द्रमभ्यर्च । मध्यमपुरुषेकवचनमिदं उत्तमपुरुषेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । लोट् लड्थें द्रष्टव्यः । अभ्यर्चामि । आभिमुख्येन स्तौमीत्यर्थः । कथं पुनः स्तौमि । उच्यते । यथा विदे जानामीत्यर्थः । कीदृशं पुनरिन्द्रं स्तौमि । उच्यते । स्तृनं सत्यस्य सत्यस्य पुत्रमित्यर्थः । कथं पुनरिन्द्रः सत्यस्य पुत्रः । उच्यते । त्रैविद्यलक्षणं ब्रह्म सत्यम् । तेन यानि हवीषि ह्यन्ते तैर्जन्यते यस्मात्तस्यस्य सृनुः । अथवा सत्यमन्न-मुच्यते हिवर्लक्षणम् । तेन संजायते आप्यायते वा । तस्मात्सत्यस्य सृनुः । सत्पतिं सतां यजमानानां पतिं पालयितारम् ॥ प्रियमेधः । अभिप्रार्च अभिप्रगाय हे स्तोतः गोपति गवां पर्ति गवां सोमानां अपां तेजसां गवामेव वा पर्ति इन्द्रं गिरा स्तुत्या यथा विदे ज्ञायते त्वया सूनुं सत्यस्य प्रजापतेः सत्पतिं श्रेष्ठानामधिपतिम् । इन्द्रो ज्येष्ठानामधिपतिः इति निगमः ॥ (४)

#### कया नश्चित्र आ भ्रुवदूती सदाहधः सखा। कया शचिष्ठया हता।।

वामदेवस्यार्षम् । कया नः अस्माकम् । चित्रो विचित्रः पूज्यो वा इन्द्रः । आभुवत आभिमुख्येन भवति । ऊती । तृतीयैकवचनस्यायं सुपां सुद्धक् (पा. ७. १. ३९) इति पूर्वसवर्णः । ऊत्या तर्पणेन प्रीणनेन वा । कीदृशस्य मम । उच्यते । सदावृधः । सदा यः स्तुतिभिर्हिविभिश्च देवान्वर्धयति स सदावृत् । तस्य सदावृधः । सर्वदा वर्धयितुर्ममेत्यर्थः । अथवा सदावृधः नित्यवर्धितः इन्द्रः । कया ऊत्या पालनेन । सखा भवति । कया शचि-ष्ठया । शचीति कर्मनाम । अतिशयेन शची शचिष्ठा । तया शचिष्ठया । अतिशयवत्या यागिकययेत्यर्थः । वृता । वर्ततेऽसाविति वृत् । तया वृता । वर्तमानयेत्यर्थः ॥

वामदेव: । कया ऊती ऊत्या तर्पणेन नः अस्मान् आमुवत् अभिमुखी भवेत् । चित्रः चायनीयः पूज्यः सदावृधः सखा च इन्द्रः । कया च आवृता आवर्तमानेन कर्मणा शचिष्टया । शचीति प्रज्ञाकर्मणोर्नाम । प्रज्ञावत्तमया । प्रज्ञा-सिहतमनुष्ठीयमानया इत्यर्थः ॥ (५)

# त्यम्र वः सत्रासाहं विश्वासु गीर्ष्वायतम् । आ च्यावयस्यूतये ।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । श्रुतकक्षः पुत्रपौत्रानाह । त्यशब्दः तच्छब्द-पर्यायः । तच्छब्दश्रुतेश्च योग्यार्थसम्बन्धो यच्छब्दोऽध्याहर्तव्यः । य उक्तगुण इन्द्रः तम् । उ इति पादपूरणः । वः । षष्ठीबहुवचनमेतत् ऊतय इत्येतेन सम्बन्धयितव्यः । सत्रासाहम् । सत्राशब्दः सत्यवचनः सदाशब्दपर्यायो वा। सिहः अभिभवे मर्षणे च । अत्र सिहः अभिभवार्थः । सत्येन सर्वदा वा शत्रूणामभिभवितारम् । विश्वासु गीर्षु । सप्तमीबहुवचनमिदं तृतीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । विश्वामिगीभिः । सर्वाभिः ऋग्यजुस्सामरुक्षणाभिवीमिरित्यर्थः । आयतं निबद्धम् । स्तुतमित्यर्थः । आच्यावयसि । च्यवतिर्गत्यर्थः । मध्यमपुरुषेकवचनमिदं उत्तमपुरुषस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । आभिमुख्येन च्यावयमि । गमयामीत्यर्थः । ऊतये युष्माकं पार्लनार्थमित्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । त्यं तं इन्द्रम् । उः पूरणः । सत्रासाहं विश्वस्याभिभवितारं सर्वदा अभिभवितारं इति वा । विश्वासु गीर्षु स्तुतिषु आयतं अभिगतम् । वः। त्विमत्यर्थः । हे स्तोतः आच्यावयसि गमय ऊतये रक्षणाय तर्पणाय च ॥ (६)

All Allond

# सदसस्पतिमञ्जुतं त्रियमिन्द्रस्य काम्यम् । सर्नि मेधामयासिषम् ॥

मेधातिथेरार्षम् । सदः यज्ञगृहम् । तस्य पति स्वामिनम् । अद्भुतं महान्तम् । प्रियं इन्द्रस्य । षष्ठचेकवचनमिदं द्वितीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । इन्द्रम् । कीदृशम् । काम्यं कमनीयं यष्टृणाम् । सिनं निधानम् । कस्य । सामर्थ्यात् धनस्य । मेधां प्रज्ञां च । अयासिषं याचे इन्द्रम् ॥

मेधातिथि: । सदसस्पितर्नाम देव: । अग्निविशेष: इति केचित् । तं अद्भुतं महान्तम् । अत्पूर्वात् भवतेरद्भुतः । प्रियं सखायं इन्द्रस्य काम्यं कमनीयम् । सिनं संभवनीयां दात्रीं फळानां मेधां बुद्धिं अयासिषं अयाचिषं याचामि । छडेथें छङ । सिनमिति मेधाविशेषणम् । सन्या मेधया इति बहुशः दर्शनात् ॥ (७)

# ये ते पन्था अधो दिवो येभिर्व्यश्वमैरयः । उत श्रोषन्तु नो भ्रवः ।।

वामदेवस्यार्षम् । ये ते तव स्वभूताः । पन्थाः । एकवचनमिदं बहुवचनार्थे भवति । पन्थानः । क । अघो दिवः चुलोकस्य अधस्तात् । अन्तरिक्षलोके इत्यर्थः । येभिः यैः पिथिभिः । व्यश्वं वेगिताश्वम् । शीष्रमित्यर्थः । ऐरयः पूर्वकालमि आगतवानित । ये ते पन्था इति पूर्विसम्बर्धचे यच्छब्दस्य श्रुतत्वात् परिसम्बर्धचे तच्छब्दो योग्यार्थ-सम्बन्धोऽध्याहर्तव्यः । तैरेत्य उत अपिच । श्रोषन्तु । बहुवचनमिदमेक-वचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । श्रोषतु श्रुणोतु भवान् । किम् । सामर्थ्यात्स्तुतीः । नः अस्माकं सम्बन्धिः । अस्मत्कर्तृका इत्यर्थः । क पुनः श्रुणोतु स्तुतीः । उच्यते । भुवः । भूशब्दः पृथिवीनाम्नां मध्ये पठ्यते । तस्मादियं अवयवलक्षणा षष्ठी । पृथिव्या अवयवे वेद्याख्ये प्रदेशे इत्यर्थः ॥

वामदेवः । ये ते त्वदीयाः पन्थाः पन्थानः सन्ति । अघः अधस्तात् दिवः धुल्लोकात् तत्प्रासिहेतवः । येभिः यैः पथिभिः व्यश्वं ऋजुकं ऐरयः प्रापयः दिवम । उत अपिच श्रोषन्तु ते पन्थानः श्रृण्वन्तु नः अस्मदीयाः भुवः भावयित्रीः सतीः । धुल्लोकप्रापकाः देवा यज्ञाद्यभिमानिनः वा अत्र विवक्षिताः ॥ (८)

## भद्रं भद्रं न आभरेषमूर्जं शतऋतो । यदिन्द्र मृडयासि नः ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । भद्रंशब्दः शोभनवचनः । तस्यायमभ्यासः भद्रं भद्रमिति । अभ्यासे च भूयांसमर्थं मन्यन्ते यथा अहो दर्शनीया अहो दर्शनीया इति अतिशयेन दर्शनीया इति गम्यते एविमहापि भद्रं भद्रं अतिशयेन शोभनिमत्यर्थः । नः । चतुर्थीबहुवचनिमदम् । अस्मभ्यम् । आभर । हरेरिदं रूपं हकारस्य भकारापत्त्या । आभर आहर आनय । देहीत्यर्थः । किं पुनराहरामि । उच्यते । इषमूर्जम् । द्वे अप्यते अन्ननामनी । अतः पौनरुक्त्यप्रसङ्गात् ऊर्जशब्दोऽत्र रसवचनो द्रष्टव्यः । अतं
च रसं चेत्यर्थः । हे शतकतो । शतमिति बहुनाम । कतुरित्यपि कर्मनाम
प्रज्ञानाम वा । बहुनि कर्माणि यस्य बहुचो वा प्रज्ञाः यस्य स शतकतुः ।
तस्य सम्बोधनं हे शतकतो बहुकर्मन् बहुपज्ञ वा । कीदशं च पुनः अतं
च रसं च भरामि । उच्यते । यत् । तृतीयाया अत्र छुक् । येन
अन्नेन रसेन च । मृडयसि सर्वदा सुखयसि । जीवयसीत्यर्थः । नः
अस्मान् । परस्ताद्यच्छब्दश्रुतेः पूर्वार्धचे तच्छब्दमध्याहृत्य एकवाक्यता
नेया । येन अन्नेन रसेन च हे इन्द्र मृडयसि नः तद्भद्रं भद्रं न
आमरेति ॥

श्रुतकक्षः । मद्रं भद्रं सर्वे कल्याणं नः अस्मभ्यं जामर इषं पुष्टिं कर्जं रसं च आभर हे शतकतो । यत् यदि हे इन्द्र मृख्यासि सुखय दयां कुर्याः नः अस्मभ्यम् ॥ (९)

अस्ति सोमो अयं सुतः पिबन्त्यस्य मरुतः । उत स्वराजो अश्विना ॥

पूतदक्षस्य बिन्दोः वा इदमार्षम् । अस्ति विद्यते इत्यर्थः । सोमः अयं स्रुतः अभिषुतः इत्यर्थः । पिबन्ति । रुडयं लोडर्थे द्रष्टन्यः । पिबन्तु । अस्य । षष्ठीनिर्देशात् एकदेशमिति वाक्यशेषः । अथवा षष्ठचेकवचनं द्वितीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टन्यम् । पिबन्तु एतम् । मरुतः । न केवलं मरुत एव । किं तर्हि । उत अपिचेत्यर्थः । स्वराजम् ॥

बिन्दु: पूतदक्ष: वा । इयं च गौर्घयतीति च प्रातस्सवने सोमातिरेके स्तोत्रीये विकल्पेन भवतः । अस्ति विद्यते सुतः अयं सोमः । पिबन्ति पिबन्त अस्य चमसमित्यर्थः। मरुतः स्वराजः स्वयं दीप्ताः। उत अपि च अश्विना अश्विनौ च पिबतम् ॥ (१०)

#### द्वितीयेऽष्टम्या दशत्या

## ईङ्खयन्तीरपस्युव इन्द्रं जातप्रुपासते । वन्वानासः सुवीर्यम् ॥

इन्द्रमातरो देवजामयः । तासां आर्षम् । ईज्ञ्चयन्तीः । द्वितीया-बहुवचनिमदं प्रथमाबहुवचनम् । ईज्ञ्चयन्त्यः गच्छन्त्यः । अपस्युवः स्तुतयः । कं प्रति गच्छन्त्यः । प्रकृतत्वादिन्द्रं प्रति गच्छन्त्यः । इन्द्रं जातं जातमेव उपासते । उपगम्येन्द्रं तस्येव समीपे व्यवतिष्ठन्त इत्यर्थः । वन्वानासः । वनु याचने इत्यस्येदं रूपम् । याचमानाः । किं याचमानाः । उच्यते । तस्यैवेन्द्रस्य शोभनं वीर्यम् ॥

इन्द्रमातरः देवजामयः । ईङ्क्षयन्तीः प्रेरयन्त्यः इन्द्रं इतस्ततः चाळयन्यः । अपस्युवः अपांसि कर्माणि इन्द्रस्य कामयमानाः इन्द्रमातरः इति आत्मन एव ऋषीणां वचनम् । इन्द्रं जातं उपासते प्रादुर्भृतमुपासते । वन्वानासः संमजमानाः । सुवीर्ये शोभनवीर्ययुक्तं इन्द्रम् ॥ (१)

# निक देवा इनीमिस नक्यायोपयायसि । मन्त्रश्रुत्यं चरामिस ।।

गोधाया आर्षम् । निक देवा इनीमिस । नेति प्रतिषेधः । कीति निपातोऽनर्थकः । इनीमिस । मिनातेर्हिसार्थस्य मकारलोपः । तेनैतदुक्तं भवति । हे देवाः न इनीमिस । प्राणिबन्धनकर्म । पश्चादियागं न कुर्म इत्यर्थः । नक्यायोपयामिस । योपयितिर्विमोहनकर्मा । स इह निसन्नार्थे द्रष्टव्यः । यूपनिस्तननमि न कुर्मः । वृक्षोषध्यादिहिंसामि न कुर्मः । किं तिह । मन्त्रश्रुत्यं मन्त्रश्रवणीयं जपारूयं चरामिस । जपं कुर्वन्तश्चरामः। प्राणिवधं न कुर्मः । जपमेव कुर्म इत्यर्थः । उक्तं च—

जप्येनैव तु संसिद्धचेद्वाह्मणो नात्र संशयः । कुर्यादन्यन्त वा कुर्यान्मैत्रो बाह्मण उच्यते । इति ॥

गोधा । निकं निकः निकं इति त्रीणि नार्थे वर्तन्ते । निकं इनीमिस । इनातिर्मिनातिना समानार्था हिंसाक्मा । निहंस्मः युष्माकं परिचरणादीनि हे देवाः इति पूजायां बहुवचनम् । ऐन्द्रं हीदं सूक्तम् । हे देवेन्द्र निकं आयोपयामिस निश्रयामः । सुष्ठुतीद्धंष्टुतीश्च नि मिश्रयामः । सुकृतानि दुष्कृतानि च साधून्येव आचरामः । मन्त्रश्चत्यं स्तोत्रश्रवणं चरामसि चरामः कुर्मः ।। (२)

# दोषो आगाद्धहहाय द्युमहामन्नाथर्वण । स्तुहि देवं सवितारम् ॥

वामदेवस्यार्षम् । दोषा रात्रिः । उ इति पादपूरणः । आगात् मर्यादया आगच्छिति प्रभातम् । यागकालो वर्तत इत्यर्थः । अतो ब्रवीमि । बृहत् गाय उच्चारयेत्यर्थः । किं पुनः उच्चारयामि । सामर्थ्यात्स्तुतिरूपम् । कीदृशं स्तुतिरूपम् । उच्यते । बुमत् स्वरसोष्ठवयुक्तमित्यर्थः । गामन् । गामान् गाता उच्चारयिता स्तोता । तस्य सम्बोधनं हे गामन् । स्तोतिरित्यर्थः । आध-वण । थर्वतिर्गत्यर्थः । थर्वा गन्ता । न थर्वा अथर्वा । अगन्तेत्यर्थः । अथर्वा यजमानः प्राक् प्रयोगपिरसमाप्तेः विदिदेशान्नान्यत्र गच्छिति । अतोऽसो अथर्वेत्युच्यते । तस्यायं स्वभूतः स्तोता । तेन स आथर्वणः । तस्य सम्बोधनं हे आथर्वणः । मम वामदेवस्य स्वभूत इत्यर्थः । स्तुहि देवं सवितारं सर्वस्य प्रसवितारं बृहता साम्रा । सवितृदेवत्यं च बृहत् ।। वामदेवः । दोषो आगादिति सन्धिश्छान्दसः । दोषः । दूषयति नाशयति तमांसीति वा दुनोति उपतपति रक्षांसि इति वा दोषः सिवता । स आगात् आगतः । बृहत् महत् महाफल्लं स्तोत्रं गाय उच्चारय दुमत् दीप्तिमत् स्तोत्रं हे गामन् । गायतीति गामान् स्तोता । हे स्तोतः आधर्वण अधर्वणः पुत्र इत्येव-मात्मानमेव अभिमन्त्रयते । स्तुहि देवं सिवतारं इति पुनशक्तिरादरार्था ॥ (३)

# एषो उषा अपूर्व्या व्युन्छति प्रिया दिवः। स्तुषे नामिनना बृहत् ।।

प्रस्कण्वस्यार्षम् । एषा । उकारः पादपूरणः । उषा अपूर्व्या । यतः पृर्वे नास्ति सा अपूर्वा । अपूर्वा एव अपूर्व्या । स्वार्थिकस्तद्धितः । प्रथमेत्यर्थः । व्युच्छति । उच्छ विवासे । विवासयति । किम् । सामर्थ्यात्तमांसि । न चानुदिता तमांसि शक्तोति विवासयितुम् । अतो विवासनेनात्र उदितत्वं छक्ष्यते । उदितेत्यर्थः । प्रिया दिवः । साहचर्यात् प्रियत्वव्यपदेशः । प्रभातसमयो वर्तते । यत एवमतो ब्रवीमि । स्तुषे स्तौम्यहं वां युवां हे अश्विनौ । कयं पुनः स्तौमि । उच्यते । बृहत् महत् अस्त्वत्यर्थः ॥

प्रस्कण्वः । एषो उषाः । उ इत्यनर्थकम् । एषा उषाः अपूर्व्या । पूर्वकाल्र-भवाः यस्मान्न सन्तीति । सर्वासां हि देवतानां प्रथमा उषाः । एते वा देवाः प्रातर्यावाणो यदग्निरुषा अश्विनौ (ऐ. ब्रा. २. १९) इति ऐतरेयकम् । व्युच्छिति विवासयति तमांसि प्रिया दिवः आदित्यस्य । अतः स्तुषे स्तौमि । वां युवां हे अश्विना अश्विनौ बृहत् बृहन्तौ महान्तौ वाम् । औटो छुक् ॥ (४)

## इन्द्रो दथीचो अस्थिभिर्वृत्राण्यप्रतिष्कुतः । जघान नवतीर्नव ॥

गोतमस्यार्षम् । अत्रेतिहासमाचक्षते । कालकञ्जा नाम असुराः । तैरसुरैर्वाध्यमाना देवा ब्रह्माणमुपगम्योक्तवन्तः । भगवन् कालकञ्जैरसुरैर्वा- ध्यामहे । तेषां मारणोपायं विधस्वेति । तच्छुत्वा स तानुवाच । दधीचिर्नाम ऋषिः । तमुपगम्य ब्रूत । स मारणोपायं विधास्यतीति । ते तच्छुत्वा तथेत्यक्षी- कृत्य तं दधीचमुपगम्य उक्तवन्तः । भगवन्नस्मदीयान्यस्नाणि ग्रुक्रस्तेषां पुरोधा अपहरति । तानि रक्षस्व ततः । स ऋषिस्तानुवाच । मम मुखे प्रक्षिपध्वम् । तत इन्द्रादिभिदेवैः समरुद्रणैस्तस्य मुखे प्रक्षिप्तानि । पुनः कालेन देवासुरसङ्ग्रामे पर्युपस्थिते एत्य देवा ऊचुः । भगवन् तान्यस्नाणि प्रयच्छस्वास्माकम् । ततस्तेनोक्तम् । तानि मे जीर्णानि । न तानि पुनः प्राप्तुं शक्यानि । ततः प्रजापतिमुखा देवा ऊचुः । भगवन् प्राणत्यागं कुरुष्वेति । तच्छुत्वा पुनः कृतश्च तेन प्राणत्यागः । तस्य दधीचः स्वभूतैरस्थिमिरिन्द्रो वृत्राणि जधान इति । इन्द्रः दधीचः अस्थिभः वृत्राणि । वृत्राणीति नपुंसकिळक्किमिदं व्यत्ययेन पुंलिक्कस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । वृत्रान् शत्रूनित्यर्थः । अप्रतिष्कुतः अप्रतिस्विलितः तैः । असुरान् जधान हतवान् । कियन्तः पुनरसुरान् जधान । उच्यते । नवितर्नव दशोत्तराणि अष्टौ शतानीत्यर्थः ॥

गौतमः । ऋषिराथर्वणो दध्यिङ्ङन्द्रेणास्थीनि याचितः । अस्थीनि प्रददौ तस्मै योगेन स्वां तनुं त्यजन् । तैरस्याकल्पयद्वज्ञं त्वष्टा नेता सुरानहन् । इन्द्रो बहून् कालक्ष्वान् । तिदह कीर्त्यते । इन्द्रः दधीचः ऋषेः अस्थिभः अस्थिभिः वृत्राणि शत्रून् असुरान् जधान घातितवान् । नवतीः नव । दशाधिकानि अष्टौ शतानि । अप्रतिष्कुतः । ष्कुञ् आद्रवणे । अप्रत्यागतः केनापि ॥ (५)

### इन्द्रेहि मत्स्यन्धसो विश्वेभिः सोमपर्वभिः। महा५ अभिष्टिरोजसा॥

मधुच्छन्दस आर्षम् । हे इन्द्र आ इहि आगच्छेत्यर्थः । एत्य च मत्सि हृष्यस्य । अन्धसः । षष्ठचेकवचनमिदं तृतीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अन्धसा अन्नेन पुरोडाशादिलक्षणेन । विश्वेभिः सर्वैः सोमपर्वभिः । पर्वाणि अवयवाः । सोमस्य पर्वाणि सोमपर्वाणि । तैः सोमपर्वभिः । तदर्थमभिषुतैः सोमावयवैस्तृप्यस्वेत्यर्थः । कस्मात् । उच्यते । यस्मान्महान् त्वं अभिष्टिः आभि-मुक्येन यष्टव्यश्च । अभ्येषणशीलो वा शत्रूणाम् । ओजसा वलवत्त्वादित्यर्थः ॥

मधुच्छन्दाः । हे इन्द्र आ इहि एहि आगच्छ । मित्स माद्यस्य अन्यसः अन्नस्य सोमस्य रसेनेत्यर्थः । विश्वेभिः विश्वेः सोमपर्विभः सोमाद्युभिः अभिष्टु-तस्य । महान् त्वं अभिष्टिः अभिष्टोता अभिगन्ता शत्रूणाम् । अभिपूर्वादिपेः गति-कर्मणोऽभिष्टिः । ओजसाभिष्टिः इति सम्बन्धः ॥ (६)

### आ तू न इन्द्र ष्टत्रहन्नस्माकमर्द्धमा गहि । महान्यहीभिरूतिभि: ॥

वामदेवस्यार्षम् । आ तु इति द्वाविष पादपूरणौ । नः अस्माकं हे इन्द्र वृत्रहन् । वृत्रहा वृत्रशत्रुः वृत्रस्य हन्ता । तस्य सम्बोधनं हे वृत्रहन् । अस्माकं शत्रोहिन्तिरित्यर्थः । अस्माकं स्वभूतं अर्धे वेद्याख्यं स्थानमागच्छ । कस्मात्पुनरेवयुच्यते । यस्मान्त्वं महान् तस्मादित्यर्थः । कथं पुनरागच्छािम । उच्यते । महीिमरूतिभिमहद्भिः पालनैस्तर्पणैर्वा सह । अस्मान् यैः पाल-नैस्तर्पणैर्वा पास्यति तर्पयिष्यसि वा तैः सहेत्यर्थः ॥

वामदेवः । आगहि आगच्छ तु क्षिप्रं नः अस्मान् प्रति हे इन्द्र वृत्रहन । उक्तमेव पुनराह आदरार्थम् । अस्माकमर्धं समीपं आगहि । महान् त्वं महीभिः महतीभिः ऊतिभिः रक्षाभिः सार्थम् ॥ (७)

#### ओजस्तदस्य तित्विष उमे यत्समवर्तयत् । इन्द्रश्चर्मेव रोदसी ।।

वत्सस्यार्षम् । ओजः बलं तत् अस्येन्द्रस्य स्वभूतं तित्विषे । त्विष दीप्तावित्यस्येदं रूपम् । दीप्यत इत्यर्थः । कतमत् । उच्यते । अपि यत् । तृतीयाया अत्र छुक् । येन बलेन समवर्तयत् संवेष्टयति इन्द्रः । कथं पुनः संवेष्टयति । उच्यते । चर्मेव । यथा कश्चित् चर्म वेष्टयति तद्विद्यर्थः । किं पुनः संवेष्टयति । उच्यते । उमे रोदसी द्यावाप्टथिव्यावित्यर्थः ॥

वत्सः । ओजो बलं अस्य इन्द्रस्य तित्विषे दीप्यते । यत् येन उमे रोदसी द्यावापृथिव्यौ समवर्तयत् संवर्तयेत् । इन्द्रः समवर्तयत् इति पञ्चम लकारान्तम् । छन्दस्यिप दृश्यते (पा. ६. ४. ७३) इति अडागमः । चमेव यथा चमे संवेष्टयति चमेकारः तद्वत् ॥ (८)

# अयमु ते समतसि कपोत इव गर्भिधम् । वचस्तिचित्र ओहसे ॥

शुनःशेपस्यार्षम् । अयम् । उ इति पादपूरणः । ते तव स्वभूतः अभिषुतः सोमः । कीदशः । यं प्रति समतसि सम्यक् सततं वा गच्छित्। कथं पुनर्गच्छित् । उच्यते । कपोत इव गर्भिषम् । गर्भे धीयते यस्यां सा गर्भिष्टः कपोतिका । यथा कामार्तः कपोतः हृष्टमनाः कपोतिकां गच्छिति तद्वत्त्वमि तं समतसीत्यर्थः । एतज्ज्ञात्वा वचः तत् । उत्तरत्र तच्छब्द- श्रवणात् पूर्वत्र योग्यार्थसम्बन्धो यच्छब्दोऽध्याहर्तव्यः । यद्यूपे नियुक्तं स्वं वचनं तत् । चिदिति पादपूरणः । नः । बहुवचनमिदं एकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । तन्मम स्वभूतं वचः । ऊहसे । वहेरिदं रूपम् । वहस्व आत्मानं प्रति प्रापय । श्रृण्वत्यर्थः । ममायमिप्रायः । सोम एवास्तु । सुञ्च मामिति ॥

ग्रुनश्रोपः । अयं सोमः । उः पूरणः । ते तुभ्यं किल्पतः । यस्मात् अयं ते अतः समतिस । अत सातत्यगमने । सम्यक् आगच्छ । कपोत इव गर्भिधं गर्भस्य धात्रीं कपोतीम् । वचः स्तोत्रं तिच्चत् तदेव नः अस्मदीयं ओहसे वहसे इदयेन ॥ (९)

# वात आ वातु भेषजं शंभ्र मयोभ्र नो हुदे । प्र न आयूंषि तारिषत् ॥

उलो वातायनः । तस्यार्षम् । वातः आवातु । कीदशम् । उच्यते । मेषजम् । पथ्यमित्यर्थः । शंभु सुखस्य भावियतु । इदानीं सुखकरिमत्यर्थः । मयोभु । कालान्तरे च सुखस्य भावियतु इत्यर्थः । अथवा मयो बलम् । तस्य भावियतु । नो हृदे अस्माकं हृदयस्य । प्रत्ययमुपसर्गः तारिषदित्याख्यातेन सम्बन्धियतन्यः प्रतारिषत् । प्रवर्धयत्वित्यर्थः । नः अस्माकं आयूंषि । जीवितानीत्यर्थः ॥

वातायन उलः । वातो वायुः आवातु आगमयतु । वातेः अन्तर्भावि-तण्यर्थः । भेषजं रोगनाशनम् । शंभु । शं शान्तिरुपद्रवाणाम् । तस्य भाव-यितु । मयोभु । मयः सुखम् । तस्य भावियतु । नः अस्माकं हृदे हृद्याय । शंभु मयोभु च इति सम्बन्धः । प्रतारिषत् वर्धयतु नः अस्माकं आयूषि ॥ (१०)

#### द्वितीये नवस्या दशत्या

#### यं रक्षन्ति प्रचेतसो वरुणो मित्रो अर्यमा । निकः स दभ्यते जनः ॥

कण्वस्यार्षम् । यं रक्षन्ति प्रचेतसः प्रवृद्धज्ञानाः । वरुणः मित्रः अर्थमा । न इत्ययं प्रतिषेषे वर्तते । किः इति पादपूरणः । दभ्यते । सः इति निर्देशे । दभ्रोतिर्वधकर्मा । न स दभ्यते न सः हिंस्यते केनचित् । जनः मनुष्यः ॥

कण्वः । यं जनं रक्षन्ति प्रचेतसः प्रकृष्टज्ञाना देवाः वरुणः मित्रः अर्यमा च स जनः निकः दभ्यते न हिंस्यते केनापि ॥ (१)

# गव्यो षु णो यथा पुराश्वयोत रथया । वरिवस्या मघोनाम् ॥

वत्सस्यार्षम् । गोषु इच्छा गव्या । तस्मात् तृतीयैकवचनम् । तस्य सुपां सुछक् इति पूर्वसवर्णः । गव्या गव्यया गवीच्छयेत्यर्थः । उ सु इति द्वाविप पादपूरणौ । नः द्वितीयाबहुवचनमिदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । वयं त्वां स्तुम इति वाक्यरोषः । कथं पुनः स्तुमः । उच्यते । यथा पुरा यथा पूर्विसमन् काले अस्तुवन् तद्वत् इत्यर्थः । अश्वया अश्वेच्छया स्तुमः । उत्त अपिच रथया रथेच्छया स्तुमः । विश्वस्या । विश्वस्यः परिचरणीयः । तस्मात्सम्बुद्धचेकवचनम् । तस्य स्थाने सुपां सुद्धक् इति आकारः । विश्वस्या । परिचरणीय इत्यर्थः । कस्य पुनः परिचरणीयः । उच्यते । मधोनाम् । मधं धनं हविर्वक्षणम् । तद्येषामस्ति ते मधवानः हविष्मन्तो यजमानाः । तेषामित्यर्थः ॥

वत्सः । गन्यो । गन्या उ इति समुदायो गन्यो इति । गनिद-शन्देभ्यः शसो यादेशः सुपां सुछुक् इत्यादिना । गन्या गाः । सु सुष्ठु नः अस्मभ्यं वित्वस्य प्रयच्छ । यथा पुरा दत्तवानिस । अश्वया अश्वान् । उत अपिच रथया रथान् । विश्वस्य महोनाम् । महो धनं हिर्विर्छक्षणम् । तद्वताम् । महोनां इति चतुर्थ्यथें षष्ठी । हिविष्मद्भयः अस्मद्भयग् ॥ (२)

# इमास्त इन्द्र पृश्नयो घृतं दुइत आश्चिरम् । एनामृतस्य पिष्युषीः ॥

वत्सस्यार्षम् । इमाः ते तव सम्बन्धिन्यः । हे इन्द्र पृश्नयः स्तुतयः । घृतं दुहते घृतं दुह्यन्ते । घृतं क्षरन्ति घृतसहिताः क्रियन्ते इत्यर्थः । न केवलं घृतं दुह्यन्ते । किं तिर्धः । आशिरं च । सोमिमिश्रं यत् दिध तत् आशिरम् । तत् दुह्यन्ते । तेन च सह क्रियन्त इत्यर्थः । एनाम् । द्वितीयैकवचनिमदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । एनाः । ऋतस्य यज्ञस्य पिप्युषीः

ओप्यायी वृद्धावित्यस्येदं रूपम् । द्वितीयाबहुवचनं च प्रथमाबहुवचनस्य म्थाने द्रष्टव्यम् । पिप्युष्यः वर्धयित्र्यः इत्यर्थः ॥

वत्सः । इमाः पृश्नयो गावः ते तुम्यं घृतं दुहते । आशिरश्च । सोमिमश्चं दिव आशिरम् । तच । एनां भूमिम् । ऋतस्य ऋतेन उदकेन पिप्युषीः पूरयन्त्यः यज्ञसाधनद्वरिण वृष्टि उत्पादयन्त्यः ॥ (३)

### अया धिया च गन्यया पुरुणामन् पुरुष्टुतः । यत्सोमे सोम आधुव: ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । अया अनया घिया । घीरिति प्रज्ञानाम । प्रज्ञया । त्वां स्तुम इति वाक्यशेषः । अथवा घीरिति कर्मनाम । अनेन यागारूयेन कर्मणा । त्वां यजाम इति वाक्यशेषः । किमर्थं पुनः स्तुमः । उच्यते । गव्यया गविच्छया । पुरुनामन् । पुर्विति बहुनाम । नमतिः प्रह्वीभावे । बहुनः शत्रवः यं प्रति नमन्ति स पुरुनामा । तस्य सम्बोधनं हे पुरुनामन् । बहुनां शत्रूणां प्रह्वीकर्तरित्यर्थः । अथवा बहुवो यजमानाः प्रह्वीभूताः । पुरुष्टुतः । बहुभिः स्तोतृभिः स्तुतः । कस्मात् पुनस्त्वां स्तुमः । उच्यते । यत् । पश्चम्या अत्र छक् । यस्मान्त्वं सोमे सोमे सर्वसोमयागेष्वित्यर्थः । आभुवः आभिमुख्येन भवसि । यस्मान्त्वं सर्वेषु सोमयागेषु ईश्वरो भवसि तस्मादित्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । अया अनया धिया स्तुत्या । त्वां स्तुम इति शेषः । च इति पूरणः । गव्यया गोकामनया । हे पुरुनामन् बहुरूप बहुनामेत्येव वा । पुरुष्टुत बहुमिः स्तुत । यत् यस्मात् त्वं सोमे सोमे सर्वेषु सोमेषु आभुवः अभिमुखः भवसि । तस्मात् तं त्वाम् ॥ (४)

पावका नः सरस्वती वाजेभिर्वाजिनीवती । यज्ञं वष्टु धियावसुः ॥ s 19

मधुच्छन्दस आर्षम् । पापस्यापनयनं पावनं कर्म । तस्य कर्त्री पावका । शोधियत्री इत्यर्थः । अथवा पवितः क्षरणार्थः । उदकानां क्षरित्री । नः अस्माकं स्वभूता सरस्वती माध्यमिका वाक् । कीहरी । उच्यते । वाजेभिर्मिदीयरनेः हिवर्छक्षणैर्वा अन्नैः वाजिनीवती । अन्नवती इत्यर्थः । अथवा वाजेभिरित्यनेन यज्ञस्य विशेषणम् । हिवर्छक्षणैरन्त्रेर्युक्तं यज्ञमित्यर्थः । वाजिनीवती । वाजः बरुं वेगो वा । तद्यस्यां विद्यते सा वाजिनी सेना । तद्वती या सा वाजिनीवती । अथवा वाजः अन्नं हिवर्छक्षणम् । तद्यस्यामित्त सा वाजिनीवती । यज्ञं वष्टु कामयतु धियावसुः । धीरिति कर्मनाम प्रज्ञानाम वा । विस्वत्यपि धननाम । धीः वसुभूता यस्यां सा धियावसुः कर्मधना प्रज्ञाधना वा । अथवा वसुरित्येतत् वस आच्छादने इत्येतस्येदं रूपम् । प्रज्ञया आच्छादियित्री सर्वस्य जगतः ॥

मधुच्छन्दाः । पावका शोधियत्री सरस्वती वाक् नः अस्माकं यन्नं वष्टु इति समन्वयः । वाजेभिः अन्नैः वाजिनीवती । वाजसमूहः वाजिनी । तद्वती । अन्नैः तद्वतीत्पर्थः । यन्नं इमं विष्ट्विति वहतेः रूपम् । वाचा हि यन्न उद्घते । धियावसुः । धिया प्रज्ञया वासयित व्यापयित जनान् इति धियावसुः । यन्नं विष्ट्विति यदाह यन्नं वहतु इत्येव तदाह इत्यैतरेयकम् ॥ (५)

# क इमकाहुषी व्या इदं सोमस्य तर्पयात्। स नो वस्न्या भरात्॥

वामदेवस्यार्षम् । कः मां मुक्तवा अन्यः इमं इन्द्रं नाहुषीषु । नहुष इति मनुष्यनाम । तेषु भवाः ज्योतिष्टोमाद्याः क्रिया नाहुष्यः । तासु नाहुषीषु । ज्योतिष्टोमादिषु क्रियास्वित्यर्थः । इन्द्रं सोमस्य आ आभिमुख्येन तर्पयात् । तर्पयतीत्यर्थः । अहमेव तर्पयामीत्यभिष्ठायः । यत एवमतो ब्रवीमि । स इन्द्रः नः अस्मभ्यं वस्नि धनानि आभरात् आहर्तु । ददात्वित्यर्थः ॥ वामदेवः । को जनः अस्माकं सम्बन्धी नाहुषीषु । नहुष इति मनुष्यनाम । मानुषीषु प्रजासु । तासां मध्ये क इमं इन्द्रं सोमस्य । सोमेनेव्यर्थः । आतर्पयात् आतर्पयेत् । किमर्थं इन्द्रस्य तर्पणं आशास्यते तत्राह । स इन्द्रः तर्पितस्सन् नः अस्मभ्यं वसूनि धनानि आभरात् आभरत् ॥ (६)

### आ याहि सुषमा हि त इन्द्र सोमं पिवा इमस् । एदं बर्हिः सदो मम ।।

इरिम्बिठेरार्षम् । आयाहि आगच्छ । कस्मात् । उच्युते । सुषुमा हि । हिशब्दो हेतो । यस्मात्सुषुमः अभिषुणुमः सोमं तस्मादित्यर्थः । ते त्वदर्थे हे इन्द्र । एत्य च पिब इमम् । क पुनरभिषुणुमः । उच्यते । इदं बर्हिः । द्वे अप्येते सप्तम्येकवचनान्ते द्रष्टव्ये । अस्मिन् बर्हिषि । क पुनर्यत् बहिः । उच्यते । सदः । इदमपि सप्तम्येकवचनान्तं द्रष्टव्यम् । सदिस । मम स्वभृते वेद्याख्ये स्थाने इत्यर्थः ॥

इरिम्बिठि: । आयाहि अस्मिन् यज्ञे सुपुमा अभिषुतवन्तः हि ते तुभ्यं वयं सोमं हे इन्द्र मम मदीयम् । पिबा इमं इति दीर्घः गुणाभावश्च छान्दसः । आसदः आसीद । इदं बहिः अस्मिन् बहिषि स्तीर्णे ॥ (७)

# महि त्रीणामवरस्तु द्युक्षं मित्रस्यार्यम्णः । दुराधर्षे वरुणस्य ॥

सत्यधृतेराषम् । महि महत् । त्रीणां त्रयाणां स्वभूतमवः पालनं तर्पणं वा अस्तु भवतु । त्रयः मां पालयन्त्वत्यर्थः । कीदृशं पुनस्त्रयाणां सम्बन्धि पालनमस्तु । उच्यते । द्युक्षं दुराधर्षम् । द्वे अप्यते पालनस्य विशेषणे । द्युशब्दः दीप्तिवचनः । क्षि निवासगत्योः । तस्मिन् यत् क्षियति तत् द्युक्षम् । दीप्तमित्यर्थः । दुराधर्षे अन्येन कृच्छ्रेण धार्यते यत् तहुराधर्षम् । अन्येनामि-भवितुं न शक्यते इत्यर्थः । केषां पुनस्त्रयाणां पालनं एवंगुणविशिष्टमस्तु । उच्यते । मित्रस्य अर्थम्णः वरुणस्य च ॥ वारुणि: सत्यष्टतिः । महि महत् त्रीणां त्रयाणां देवानां अवः रक्षणं अस्तु भवतु । अस्मभ्यं अवोऽस्तु इति बह्रचाः । ग्रुक्षं दीत्तम् । प्रसिद्धं सर्वत्र इत्यर्थः । दुराधर्षं अन्यैः । केषां त्रयाणाम् । मित्रस्य अर्थम्णः वरुणस्य च ॥ (८)

# त्वावतः पुरूवसो वयमिंद्र प्रणेतः । स्मसि स्थातईरीणाम् ॥

वषस्यार्षम् । त्वावतः । वतुप्रकरणे युष्मदस्मभ्यां छन्दसि साह्य्य-उपसङ्ख्यानम् (वा. ५. २. ३९) इत्यौपसङ्ख्यानिको वतुप्रत्ययः । त्वावत् त्वत्सद्दशः । त्वत्सद्दशस्य । हे पुरूवसो । पुर्विति बहुनाम । विविति धननाम । पुरु वस्र यस्य सः पुरुवसः । तस्य सम्बोधनं हे पुरुवसो । बहुधन इत्यर्थः । वयं हे इन्द्र प्रणेतः । प्रपूर्वस्य नयतेः इदं रूपं प्रणेता । तस्य सम्बोधनं प्रणेतः इति भवति । प्रकर्षेण नेतः प्रणेतः प्रकर्षेण नाशयितः शत्रूणाम् । स्मसि भवामः । के भवामः । सामर्थ्यात् स्तोतारः यष्टारश्च । हे स्थात अधिष्ठातः । हरीणामात्मीयानां अश्वानाम् । एतदुक्तं भवति । त्वत्सदृशस्यापि वयं स्तोतारः । कि पुनः तवैव भवामः ।

#### इति माधवाचार्यकृते छन्द्सिकाभाष्ये द्वितीयः प्रपाठकः

वधः । त्वावतः युष्मदस्मद्भयां छन्दिस सादृश्ये इति वतुप्। त्वावतः स्वभूतः । स्मिस भवामः वयं हे पुरूवसो बहुधन इन्द्र प्रणेतः विश्वस्य । हरीणां तव वाहनानां स्थातः अधिष्ठातः । हर्योः स्थाता पृक्षेः प्रेता (तै. सं. १. ४. २८. १) इति हि निवित् ॥ (९)

द्वितीयस्य दशमी दशसा

द्वितीय: प्रपाठक:

#### तृतीयः प्रपाठकः

## उ त्वा मन्दन्तु सोमाः क्रुणुष्व राधो अद्रिवः । अव ब्रह्मद्विषो जिह ।।

प्रगाथस्यार्षम् । उदिति पादपूरणः । त्वा त्वां मन्दन्तु । मदी ह्षें मदतृप्तावित्यस्य वेदं रूपम् । मदिश्चान्तणींतण्यथीं द्रष्टव्यः । मदयन्तु ह्षेयन्तु तर्पयन्तु वेत्यर्थः । सोमाः अभिषवादिभिः संस्कारैः संस्कृताः । त्वमपि तैर्हृष्टः तर्पितो वा कृणुष्व राधः । करोतिः क्रियासामान्यवचनो दानार्थो द्रष्टव्यः । देहि धनमित्यर्थः । हे अद्भिवः । आदरणयोगात् अद्भिः वज्रः । तद्वान् अद्भिवान् । तस्य सम्बोधनं हे अद्भिवः । विज्ञिन्नत्यर्थः । न केवलं धनमेव देहि । किं तर्हि । अव ब्रह्मद्विषो जहि । अवेत्ययमुपसर्गो जहीत्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । जहीति च हन्तेर्गत्यर्थस्येदं रूपम् । अवजिह अधो गमय । नरकं नयेत्यर्थः । कान् । उच्यते । ब्रह्मद्विषः अस्मदीयान् ब्राह्मणान् ये द्विषन्ति ते ब्रह्मद्विषः । तान् । ब्राह्मणद्वेष-कानित्यर्थः ॥

प्रगाध: । उत् अधिकं मन्दन्तु मोदयन्तु त्वां सोमाः मदीयाः । तैः कृतमोदः त्वं कृणुष्व देहि । राधः धनं अस्मभ्यं हे अदिवः अदिवन् । अदिः वकः । अवजहि अधरात् कृत्वा जहि । ब्रह्मद्विषः असुरान् राक्षसान् ॥ (१)

गिर्वणः पाहि नः सुतं मधोर्धाराभिरज्यसे । इन्द्र त्वादातमिद्यशः ।।

विश्वामित्रस्यार्षम् । गिरः स्तुतिलक्षणा वाचः । ताभियों वन्यते सम्भज्यते स गिर्वणाः । तस्य सम्बोधनं हे गिर्वणः । स्तुतिभिः सम्भजनीय । पाहि रक्ष नः अस्मान् । कस्मात् । उच्यते । छुतम् । द्वितीयैकवचनिम्हं षष्ठचेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । छुतस्य सोमस्य । मधोः मधुस्वादुयुक्तस्य । अवयवभृताभिः धाराभिः अज्यसे । प्रथमपुरुषैकवचनिमदं मध्यमपुरुषैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अज्यते भक्ष्यते । यस्मात्त्वं पिबसीत्यर्थः । यस्माच्चे हे इन्द्र त्वादातं त्वया दक्तम् । इदिति पादपूर्णः । यशः अत्रं कीर्तिर्वा । तस्मादपि पाहीत्यर्थः ॥

विश्वामित्रः । हे गिर्वणः गीर्भिः वननीय गिरां वा संभक्तः इन्द्र । पाहि पिब नः अस्मदीयं सुतं अभिषुतं सोमं मधोः मादयितुः सोमस्य धाराभिः अज्यसे सिच्यसे त्वम् । त्वादातमित् त्वया दत्तमेव यशो नमस्कारमस्तु । नान्यदत्तं कामयामहे वयम् ॥ (२)

# सदा व इन्द्रश्रक्तिषदा उपो तु स सपर्ययन । न देवो वृत: शूर इन्द्र:॥

वामदेवस्यार्षम् । आत्मीयान् पुत्रपौत्रानाह । सदा सर्वदा वः युष्मावं इन्द्रः चर्कृषत् अत्यर्थं करोति पुनः पुनर्वा करोति । किम् । उच्यते । बरं पुष्टिं धनं हिरण्यं दीर्घं च जीवितम् । आ उप उ नु चत्वारोऽप्येते पाद-पूरणाः । सशब्दः यच्छब्दमन्तरेण निराकाङ्क्षी न किंचित्प्रतिपद्यते । अते योग्यार्थसम्बन्धो यच्छब्दोऽध्याह्तव्यः । यः अधस्तादुक्तगुण इन्द्रः सः । कथं पुनः बलपुष्टचादीन् करोति । उच्यते । सपर्यन् । सपर्यतिः परिचरणकर्मा । नशब्द उपरिष्टादुपचारत्वादुपमार्थीयः । परिचरित्रव । यथा कश्चित् कस्मैचित्परिचरन् प्रीतिमुत्पादयति तथेत्यर्थः । देवः दानादिगुणयुक्तः । वृतः अभ्यर्थितः । शूरः विकान्तः । इन्द्रः ईश्वरः इत्यर्थः ॥

वामदेवः । सदा सर्वदा वः युष्मभ्यं हे जनाः मदीयाः इन्द्रः आचर्कृषत् आकरोतु भृशं करोतु । करोतेः यङ्छुकि पञ्चमळकारान्तः चर्कृषदिति । आकरणं आनयनम् । उपो उप समीपे । नु क्षिप्रं स इन्द्रः सपर्यन् परिचर्यमाणः । परस्मैपदं व्यव्ययात् । न वृतः न वारितः केनचित् । देवः दाता शूरः इन्द्रः । निह त्वा शूर् देवा न मर्तासो दित्सन्तम् । भीमं न गां वारयन्ते (ऋ. वे. ८. ८१. ३) इति निगमः ॥ (३)

### आ त्वा विशन्त्वन्दवः समुद्रमिव सिन्धवः। न त्वामिन्द्रातिरिच्यते।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । आ इत्येष प्रेत्येतस्य स्थाने विश्वन्तित्याख्यातेन सम्बन्ध्यते । त्वा प्रविशन्तु । त्वया पीयतामित्यभिप्रायः । केन पुनः प्रविशन्तु । उच्यते । समुद्रमिव सिन्धवः । नद्यो यथा समुद्रं प्रविशन्ति तद्वदित्यर्थः । कस्मात् । उच्यते । यस्मात्त्वाम् । द्वितीयैकवचनमिदं पञ्चम्येकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यस्मात्त्वत्तः हे इन्द्र अन्यद्देवान्तरं नातिरिच्यते । सर्वेषां देवतानां यस्मात् त्वमुत्कृष्टतरस्तस्मादित्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । आविशन्तु त्वा इन्दवः सोमाः समुद्रमिव सिन्धवः । न त्वां कश्चित् अतिरिच्यते हे इन्द्र ॥ (४)

### इन्द्रमिद्गाथिनो बृहदिन्द्रमर्केभिरिकेणः । इन्द्रं वाणीरन्षत ॥

मधुच्छन्दस आर्षम् । इन्द्रं इत् । इच्छब्दः अवधारणे । इन्द्रमेव गाथिनः । गाथानि सामानि । तद्वतो गाथिनः उद्गातारः । बृहत् । प्रथमैक-वचनमिदं तृतीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । बृहता बृहन्नाम्ना महता वा । इन्द्रं अनूषतेत्येतत् परस्ताच्छ्तम् । अभिष्ठुवन्तीत्यर्थः । इन्द्रमेव अर्केभिः । अर्काः मन्ताः । तैः अर्केभिः । मन्तेरित्यर्थः । अर्किणः मन्तवन्तः स्तोतारः । अभिष्टुवन्तीत्यनुषज्यते । इन्द्रमेव वाणीः । द्वितीयाबहुवचनिम्हं तृतीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टन्यम् । वाणीमिः यज्ञरूक्षणाभिर्वाभिः अभिष्टुवन्ति अध्वर्यवः ॥

मधुच्छन्दाः । इन्द्रमित् इन्द्रमेव गाधिनः । गाधा गीतिः । तहन्तः उद्गातारः अनूषत । णु स्तवने । स्तुवन्ति । बृहत् बृहन्तमिति वा बृहता साम्ना इति वा । इन्द्रं अर्केभिः शस्त्रैः अर्किणः शिस्त्रणः होतारः अनूषत । कि बहुना इन्द्रमेव वाणीः वाण्यः सर्वाः अनूषत ॥ (६)

## इन्द्र इषे ददातु न ऋथुक्षणमृश्चं रियम् । वाजी ददातु वाजिनम् ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । इन्द्रः ईश्वरः इषे । चतुर्थ्येकवचनिमदं द्वितीयैक-वचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । इषमन्नं ददातु नः अस्मभ्यं । न केवलमन्नमेव । किं तिहें । ऋभुक्षणं महान्तं ऋभुं मेघाविनं रियं पुत्रलक्षणं च धनं ददित-त्यर्थः । किं च वाजी वेगवानिन्द्रः ददातु वाजिनमश्वम् ॥

श्रुतकक्षः । इयं ऐन्द्री । आर्भवीत्येके । सुधन्वनः त्रयः पुत्राः ऋसुः विभ्वा वाजी इति । ते त्रयोऽपि किचिद्दभव इत्युच्यन्ते । किचित् वाजा इति । तेषामाद्यन्तयोर्नाम दृश्यन्ते बहुवत् स्तुतिः (बृ. दे. ३. ८९) इति बहृवचानां बृहृद्देवताख्ये प्रन्थे विद्यते । आर्भवीति पक्षे तावत् योज्यते । इन्द्र इषे अन्नाय अन्नसिध्यर्थे ददातु । नः अस्मभ्यं ऋसुक्षणं महान्तं ऋसुं सौधन्वनं एपि एपिमन्तं वाजी वाजिनं सौधन्वनं ददातु । अस्मदिभमुखं करोतु । ऐन्द्रपक्षेऽपि इन्द्र इषे इति वचनव्यत्ययः । इषं नः अस्मभ्यं ददातु ऋसुक्षणं ऋमुक्षयं उरुनिवासं ऋसुं महान्तं एपि धनं वाजिनं अन्नयुक्तं एपि वाजी इन्द्रः ॥ (६)

# इन्द्रो अङ्ग महद्भयमभीषद्य चुच्यवत् । स हि स्थिरो विचर्षणिः ॥

गृत्समदस्यार्षम् । गृत्समदः बहूनुत्पातान् दृष्ट्वा इन्द्रमनया ऋचा स्तौति । इन्द्रः अङ्ग क्षिप्रं महत् भयं अभि सत् आभिमुख्येन सीदत् । पर्युपस्थितम् । वातादय उत्पाताः भयसूचकाः । तान् अपचुच्यवत् अपच्या-वयति । अपगमयतीत्यर्थः । कस्मात्पुनः अपनयति । उच्यते । यस्मात् स हि स्थिरः अविचलो नित्यः । विचर्षणिः लोकपाल्त्वात्सर्वत्र मनुष्याणां शुभस्य अशुभस्य च कर्मणो द्रष्टा ॥

गृत्समदः । इन्द्रः अङ्ग क्षिप्रं महत् भयं भयकारणं अभिषद्भितः सम्भव-दिति वा अभिभवदिति वा । अपचुच्यवत् अपच्यावयत् । स हि इन्द्र स्थिरो विचर्षणिः विद्रष्टा च भवति भक्तक्केशानाम् ॥ (७)

# इमा उ त्वा सुते सुते नक्षन्ते गिर्वणो गिरः। गावो वत्सं न धेनवः ॥

शंयोरार्षम् । इमाः उ इति पादपूरणः । त्वा त्वां स्रुते स्रुतेऽभिष्ठते सोमे । यागकाले इत्यर्थः । नक्षन्ते । व्याप्नुवन्ति । हे गिर्वणः गीर्मिर्वननीय स्तुतिभिः संमजनीय । काः पुनर्व्याप्नुवन्ति । उच्यते । गिरः स्तुतिलक्षणा वाचः । कथं पुनर्व्याप्नुवन्ति । उच्यते । गावो वत्सं न । नशब्द उपरिष्टादुपाचारत्वादुपमार्थीयः । वत्सं गाव इव । कीदृश्यो गावः । उच्यते । धेनवः । अचिरप्रसूताः । यथा अचिरप्रसूता गावः स्नेहार्द्रेण मनसा वत्सं व्याप्नुवन्ति तद्वन्वां हें इन्द्र अस्मदीयाः स्तुतयः व्याप्नुवन्तीत्यर्थः ॥

शंयु: भारद्वाजः। इमाः गिरः त्वा त्वां नक्षन्ते व्याप्नुवन्ति सुते सुते सोमेषु सोमेषु सुतेषु हे गिर्वणः गाव इव घेनवः वत्सम् ॥ (८)

इन्द्रा नु पूषणा वयं सरूयाय स्वस्तये । हुवेम वाजसातये ॥ s 20 भरद्वाजस्यार्षम् । इन्द्रापूषणा नु क्षिप्रं वयम् । बहुवचनित्तं एकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अहम् । सख्याय स्तुत्यस्तोतृरूक्षणाय सिल्भावाय । स्तोतु मित्यर्थः । स्वस्तये अविनाशाय । आत्मनः पारुनाय चेत्यर्थः । हुवेम । इदमपि बहुवचनमेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । आह्व-यामि । वाजसातये । वाजः अन्नम् । तस्य च सातये सम्भजनाय । तस्य रामार्थमित्यर्थः ॥

भरद्वाजः । इन्द्रापूषणा इति परस्परापेक्षया द्वित्वम् । इन्द्रं च पूषणं च । नु अद्धा । वयं हुवेम । सख्याय स्वस्तये सखिभावाय च अविनाशाय । वाजसा-तये अन्नलाभाय च ॥ ९ ॥

(0.5 th 8.0)

# निक इन्द्र त्वदुत्तरं न ज्यायो अस्ति दृत्रहन्। नक्येवं यथा त्वम्॥

वामदेवस्यार्षम् । निक । न किश्चिदित्यर्थः । हे इन्द्र त्वत् । पञ्चम्या अत्र छुक् द्रष्टव्यः । त्वत्तः । अन्यो देवः उत्तरं उत्तरः उत्कृष्टतरः । न ज्यायान् न प्रशस्ततरः वृद्धतरो वा अस्ति हे वृत्रहन् । निक न कश्चित् एवं सर्वोपकारप्रवृत्तः यथा त्वम् ॥

वामदेवः । निक न भवति किंचित् । त्वत् त्वतः । उत्तरं उत्कृष्टं हे इन्द्र । नास्ति ज्यायः प्रशस्तितरः च त्वतः हे वृत्रहन् । यथा यथा-विधस्तवं भवसि । एवं एवंविधः निक नास्ति ॥ १० ॥

#### तृतीये प्रथमा दशत्या

### तर्राणं वो जनानां त्रदं वाजस्य गोमतः। समानमु प्रशंसिषम् ।।

त्रिशोकस्यार्षम् । तरणि क्षिप्रम् । वः । द्वितीयाबहुवचनमिदमेक-वचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वाम् । जनानां असुरजनानाम् । त्रदं तर्दयि-तारम् । हिंसितारमित्यर्थः । वाजस्य गोमतः अन्नस्य गोसहितस्यार्थाय । समानं सदृशम् । योग्यमित्यर्थः । उ इति पादपूरणः । प्रशंसिषं प्रकर्षेण स्तौमीत्यर्थः ॥

त्रिशोकः । तरिंग तारकं आपद्भयः । जनानां स्तोतृणाम् । वः । त्विमत्यर्थः । त्रदं तर्दनं प्रकाशियतारं दातारं वा । वाजस्य गोमतः । वाजस्य अन्नस्य गोमतः गोसिहतस्य । समानं साधारणं सर्वेषाम् । उः पूरणः । प्रशंसिषं प्रशंसामि ॥ १ ॥

#### अस्रयमिन्द्र ते गिरः प्रति त्वासुद्दासत्। सजोषा रूपभं पतिम्।।

मधुच्छन्दस आर्षम् । असृप्यं विसृष्टवानहम् । हे इन्द्र ते तव गिरः स्तुतीः । विसृष्टाश्च ताः गच्छन्तु त्वां प्रति । उदहासत । ओहाङ् गतावित्यस्येदं रूपम् । ऊर्ध्वं गच्छन्तु इत्यर्थः । कीदृशं त्वां प्रति गच्छन्तु । उच्यते । वृषमं वर्षितारं पतिं स्वामिनम् । गताः च ताः सजोषाः । जुषी प्रीतिसेवनयोरित्यस्येदं रूपम् । सेवितवानसि ॥

मधुच्छन्दाः । असृगं असृज्यन्त सृज्यन्ते उच्यन्ते । हे इन्द्र ते त्वदर्थम् । गिरः स्तुतयः । ताश्च सृष्टाः त्वां प्रति उदहासत उद्गच्छन्तु । छोडथें व्यत्ययेन छङ् । ओहाङ् गतौ । सजोषाः सजोषसः हे सेव्यमानाः । वृषमं वर्षितारं पति विबुध्य त्वां प्रति ॥ २ ॥

## सुनीथो घा स मत्यों यं मरुतो यमर्यमा । मित्रस्पान्त्यद्धुहः ॥

वत्सस्यार्षम् । सुनीथः सुप्रशस्तः । घ इति पादपूरणः । स मर्त्यः मनुष्यः यं मरुतः यं अर्थमा यं मित्रः च । त्रयोऽप्येते यं पान्ति रक्षन्ति अद्भृहः अद्रोग्धारः सः सुनीथ इति ॥

वत्सः । सुनीथः सुमार्गः स भवति मर्त्यः यं मरुतः पान्ति रक्षन्ति। यं अर्थमा मित्रश्च पात इति विपरिणामेन सम्बन्धः । अद्भुहः अद्रोग्धारः स्तोतॄणाम् । मरुतां वा विशेषणम् । इत्रयोश्च विपरिणामेन ॥ ३ ॥

# यद्वीडाविन्द्र यत्स्थरे यत्पर्शाने पराभृतम् । वसु स्पाई तदाभर ॥

त्रिशोकस्यार्षम् । यत् वीडो दृढे । यत्स्थिरे पर्वतादौ । पर्शाने कूपादौ पराभृतं सम्भृतम् । संस्थापितमित्यर्थः । वसु धनं स्पार्द्दं स्पृहणीयम् । तत् अस्मभ्यं आभर । आनयेत्यर्थः ॥

त्रिशोकः। यत् वसु धनं वीडौ दढे पुरुषे। यच स्थिरे यच पर्शाने निश्चले पराभृतं संभृतम्। स्पाई स्पृहणीयं तदाभर आहर ॥ ४ ॥

# श्रुतं वो दृत्रहन्तमं प्र शर्द्धं चर्षणीनाम् । आश्रिषे राधसे महे ॥

सुकक्षस्यार्षम् । श्रुतं विख्यातम् । वः । बहुवचनमिदं द्वितीयैक-वचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वाम् । वृत्रहन्तमं अतिशयेन शत्रूणां हन्तारम् । प्रेति पादपूरणः । शर्धं उत्साहिनं बलवत्तरम् । चर्षणीनां मनुष्याणां मध्ये । आशिषे अधिगच्छामि । प्रार्थये इत्यर्थः । राधसे महे । द्वे अप्येते चतुर्थ्येकवचने द्वितीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्ये । राधः महत् । महद्भनं इत्यर्थः ॥ सुकक्षः । श्रुतं विश्रुतम् । वः त्वाम् । वृत्रहन्तमं अतिशयेन वृत्रहणम् । श्र्वं वर्धियतारं चर्षणीनाम् । प्र प्रकर्षेण । आशिषे इति श्वयतेरर्थकर्मणः शवतेः श्रयतेः वा छटि रूपम् । अभिगच्छामि । राधसे धनार्थम् । महे महते । तत् छन्धुम् ॥ ९ ॥

# अरं त इन्द्र श्रवसे गमेम शूर त्वावत:। अरं शक परेमणि ॥

वामदेवस्यार्षम् । अरं अलम् । प्रभूतिमित्यर्थः । ते तव हे इन्द्र श्रवसे । चतुर्थ्येकवचनिमदं द्वितीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । श्रवः अत्रं सोमलक्षणम् । गमेम गमयेम । दधामि इत्येतदाशास्महे । हे शूर त्वावतः । मतुष्प्रकरणे युष्मदस्मभ्यां छन्दिस सादृश्य उपसङ्ख्यानात् वत्प्रत्ययः । त्वावतः त्वत्सदृशस्येत्यर्थः । अतिभक्ततया श्रूमः । त्वत्सदृश-स्यापि श्रवः गमेमः । किं पुनः स्त्वेत्यिभिप्रायः । अरं अलम् । अभ्यासेन भूयानर्थः प्रतीयते । सुष्ठु प्रभृतं दधामीत्यर्थः । हे शक् । क पुनः दधाम् । उच्यते । परेमणि । परं उत्कृष्टं स्वर्गास्यं स्थानम् । तत्र गम्यते येन सः परेमा यज्ञः ज्योतिष्टोमादिः । तत्रेत्यर्थः ॥

वामदेवः। अरं पर्यातं गमेम उपगच्छामः। त्वां ते त्वदीयाय। श्रवसे अन्नाय। हे इन्द्र हे शूर्। त्वावतः त्वत्सदृशस्य। परेमणि। पॄ पाछन-पूरणयोः इत्यस्मात् परेमा। तस्मिनिमित्ते। तद्रक्षणार्थं च। अरं गमेमहि॥ ६॥

### धानावन्तं करम्भिणमपूपवन्तम्रुविधनम् । इन्द्र प्रातर्ज्जेषस्य नः ॥

विश्वामित्रस्यार्षम् । घानाः सन्ति यस्य स घानावान् । तं घानावन्तम् । करम्भिणम् । करम्भश्च दिघसक्तवः उच्यन्ते । सः अस्मिन्नस्तीति करम्भी । तं करम्भिणं सोमम् । अपूपवन्तम् । अपूपा अस्मिन् सन्तीति अपूपवान् । तमपूपवन्तम् । उविथनम् । उविथानि स्तोत्राणि । तानि यस्मिन् सन्ति स उविथा । तमुविथनम् । स्तोत्रवन्तं इत्यर्थः । एवंगुणविशिष्टं सोमं हे इन्द्र प्रातः प्रातः सवने । जुषस्व सेवस्व । नः अस्माकं स्वभूतम् ॥

विश्वामित्रः । इयं प्रातस्सवने सवनीयपुरोडाशानां पुरोनुवाक्या बहरू-चानाम् । प्रस्तोतुरिप साम अस्यां गीयमानं यत्र कचित् ब्राह्मणेन नृतं विनियुज्यते पुरोडाशयागे । धानावन्तम् । धानाः भ्रष्टयवाः । तद्वन्तम् । ताभिः सहितम् । करम्भिणम् । धानाः पिष्टाः आज्येन संयुक्ताः करम्भः । तद्वन्तम् । अपूपवन्तम् । अपूपः पुरोडाशः । तद्वन्तम् । उक्थिनं स्तुतशस्त्र-सहितं सोमम् । हे इन्द्र प्रातः प्रातस्सवने जुषाव सेवस्व नः अस्मदीयम् ॥ ७॥

# अपां फेनेन नमुचेः शिर इन्द्रोदवर्तयः। विश्वा यदजयः सृधः॥

गोष्की चाश्चस्की च इमामृचं दृष्टवान् । अत्रेतिहासमाचक्षते । इन्द्रश्च वै नमुचिश्चासुरः समद्धाताम् । न नो नक्तं न
दिवाहनं नार्द्रेण न शुष्केणेति । तस्य व्युष्टायामनुदित आदित्येऽपां
फेनेन शिरोऽछिनत् । एतद्वै न नक्तं न दिवा । यद्व्युष्टायामनुदित
आदित्ये । एतन्न आर्द्रे न शुष्कं यदपां फेनः । तदेनं पापीयां वाचं
वददन्ववर्तत वीरहन् न द्रुहो द्रुह इति । तं नर्चा न साझा अपाहन्तुमशक्तोत् ।
तत् हारिवर्णस्यैव निधनेनापाहत । अप शुचं हते हारिवर्णस्य निधनेन
श्रियं च हरश्चोपैति तुष्टुवानः । एतदनयोच्यते । अपामुदकानां फेनेन नमुचेः
असुरस्य शिरः हे इन्द्र उदवर्तयः उदवर्तितवान् । छिन्नवानित्यर्थः ।
कदा । उच्यते । विश्वाः सर्वाः यत् । सप्तम्या अत्र छक् द्रष्टव्यः ।
यदा अजयः जितवानसि । स्पृधः । स्पृध इति सङ्ग्रामनाम । तं

स्पृथयित इति किप् । स्पृथातोः स्पृथः । सङ्ग्रामकारिणीः । स्त्रीलिङ्गनिर्दै-शात्सेनाः ॥

गोवून्त्यश्वसूक्तिनौ । अपां फेनेन अतिलघुना । नमुचेः असुरस्य । शिरः उदवर्तयः उद्वर्तितवान् असि । उद्वर्तनं विशरणम् । हे इन्द्र विश्वाः स्वृधः स्पर्धमानाः सेनाः । यत् यदा अजयः तदा शिर उदवर्तयः ॥ ८ ॥

# इमे त इन्द्र सोमा: सुतासो ये च सोत्वा:। तेषां मत्स्व प्रभूवसो ॥

वामदेवस्यार्षम् । इमे ते तव इन्द्र सोमाः सुतासः सुताः । अभिषुता इत्यर्थः । कतमाः । उच्यते । ये सोत्वाः सोतव्याः । अभिषवार्द्दा इत्यर्थः । तेषां मत्स्व । मद तृप्तावित्यस्येदं रूपम् । तृप्यस्व । तर्पणेनात्र पानं रुक्ष्यते । तान् पिबेत्यर्थः । प्रभूवसो । प्रभु बहु वसु धनं यस्य स प्रभुवसुरेव प्रभूवसुः । छान्दसं दीर्घत्वम् । तस्य सम्बोधनं हे प्रभूवसो । प्रभूतधन इत्यर्थः ॥

वामदेवः । हे इन्द्र इमे सोमाः ते त्वदर्थं सुतासः अभिषुतास्तिष्ठन्ति हे इन्द्र । ये च सोमाः सोत्वाः । सुनोतेः कृत्यार्थे तवैकेन्केन्यत्वनः (पा. ३. ४. १४) इति त्वन्प्रत्यये रूपं सोत्वा इति । सोतन्याः । तेषाम् । तैः इत्यर्थः । मत्स्व तृप्तो भव हे प्रभुवसो प्रभूतधन ॥ ९ ॥

# तुभ्यं सुतासः सोमाः स्तीर्णं वर्हिविभावसो । स्तोतृभ्य इन्द्र मृडय ॥

सुकक्षस्यार्षम् । तुभ्यं त्वदर्थम् । हे इन्द्र सुतासः सुताः । अभि-वुता इत्यर्थः । सोमाः । न केवलं सोमाः अभिवुताः । स्तीर्णे च वैद्याख्ये प्रदेशे बर्हिः हे विभावसो । विविधं भाति दीप्यते वसुर्यस्य सः विभावसुः । तस्य सम्बोधनं हे विभावसो । दीप्तधन इत्यर्थः । एतत् ज्ञात्वा स्तोतृभ्यः। चतुर्थीबहुवचनमिदं द्वितीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अस्मत्पभृतीन् स्तोतॄन् । हे इन्द्र मृडय सुखय । स्तोतृभ्यः धनं देहीत्यर्थः ॥

सुकक्षः । तुभ्यं त्वदर्थं सुतासः अभिषुताः सोमाः । स्तीर्णं च बर्हिः त्वदर्थे हे विभावसो दीप्तधन । दीप्तिभिः व्यापक इति वा । ततो बर्हिषि निषद्य सोमान् पीत्वा स्तोतुभ्यः अस्मभ्यं मृडय उपदयां कुरु हे इन्द्र ॥ १० ॥

#### तृतीये द्वितीया दशत्या

### आ व इन्द्रं क्रिविं यथा वाजयन्तः शतक्रतुम् । मंहिष्टं सिश्च इन्दुभिः॥

शुनःशेपस्यार्षम् । आ इत्ययमुपसर्गः सिच्चे इत्याख्यातेन सम्बन्धियः । वः इति द्वितीयाबहुवचनिमदं द्वितीयौकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वां इन्द्रम् । किविं यथा । किविरिति कूपनाम । तत्सामीप्यात् आवाहकोऽपि किविरुच्यते । यथाशब्द उपमावाची । आवाहकिमव । यथा कश्चित् आवाहकमुदकेन आसिच्चति तद्वदित्यर्थः । वाजयन्तः पूजयन्त इत्यर्थः । अथवा वाजः अन्नम् । तदिच्छन्त इत्यर्थः । कीदशं त्वाम् । उच्यते । शतकतुम् । शतमिति बहुनाम । कतुरित्यपि कर्मनाम यज्ञनाम वा । बहुकर्माणं बहुयज्ञं वेत्यर्थः । मंहिष्ठं अतिशयेन दातारम् । अथवा पूजनीयतमम् । आसिच्चे । एकवचनिमदं बहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । आसिच्चामः इत्येतदाशास्महे ॥

शुनक्कोपः । आसिश्चे इन्दुभिः सोमैः वः त्वां इन्द्रम् । मंहिष्ठं दातृतमम् । क्षतकतुं क्षतकर्माणं क्षतप्रज्ञं वा । वाजयन्तः इति वचनव्यत्ययः । वाजं अन्नं इच्छन् अहम् । अथवा आसिश्चे इत्यत्र वचनव्यत्ययः । आसिश्चामः इति । क्रिविं कूपं यथा अद्भिः आसिश्चति कृत्रिमं तद्वत् इन्दुभिः त्वां आसिश्चामि ॥ १॥

#### अतश्चिदिन्द्र न उप याहि शतवाजया । इषा सहस्रवाजया ।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । अतः स्वर्गाख्यात् स्थानात् । चिदिति पाद-पूरणः । हे इन्द्र नः उपयाहि अस्मत्समीपमागच्छ । केन पुनरागच्छामि । उच्यते । शतवाजया । शतमिति बहुनाम । वाजः वेगः । बहुर्वेगो यस्याः सा शतवाजा । तया शतवाजया बहुवेगया । शीव्रया गत्या उपयाहीत्यर्थः । इषा । इषेत्यन्ननाम । तया इषा अन्नेन च । अस्मदीयेन सहान्नेनेति वाक्यशेषः । कीदृश्या इषा । उच्यते । सहस्रवाजया । तया बहुमिरवयवै-रुपेतया । नः अस्मकीयेनान्नेन गृहीतेनेत्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । अतः एतस्मात् चुल्लोकात् उपयाहि उपगच्छ । चिदिति पूरणः । हे इन्द्र नः अस्मान् । शतवाजया सहस्रवाजया इति च बहुल्ल-युक्तया इत्यर्थः । इषा अन्नेन सह ॥ २ ॥

### आ बुन्दं द्वत्रहा ददे जातः पृच्छाद्विमातरम् । क उग्राः के ह शृष्विरे ॥

त्रिशोकस्यार्षम् । आ इत्ययमुपसर्गः । ददे इत्याख्यातेन सम्बन्ध-यितव्यः । बुन्दं इषुम् । वृत्रहा मेधस्य हन्ता इन्द्रः । आददे आदत्तवान् । जातः जातमात्र एव । आदाय च प्रच्छात् । वि इत्ययं छन्दिस परेऽपि (पा. १. ४. ८१) इति परप्रयुक्तः सन् पूर्वो द्रष्टव्यः । विप्रच्छात् । विविधं पृष्टवानित्यर्थः । कं पृष्टवान् । उच्यते । मातरं जनियत्रीं अदितिम्। कि पृष्टवान् । उच्यते । के उत्राः अप्रसद्धाः अस्मच्छत्रवः के वा स्फुटं ह शृण्विरे श्रूयन्ते विरूयाता इति शीध्रमाचक्ष्य यानहं हन्मीति ॥

त्रिशोकः । आददे आदत्तवान् इन्द्रः वृत्रहा जातः जातमात्र एव। बुन्दम् । वृन्देन समानार्थः । दृहम् । वृत्रमित्यर्थः । जातमात्र एव विषृच्छात् पप्रच्छ । मातरं स्वाम् । कथं विषृच्छात् । के उग्राः उद्गीर्णाः ओजस्विन इति वा । के ह के च शृण्विरे श्रूयन्ते बलादिभिः .. ३ ॥

### बृबदुक्थं हवामहे सृप्रकरस्नमूतये । साधु कृष्वन्तमवसे ॥

मेधातिथेरार्षम् । वृबत् । वृहच्छब्दः । हकारस्य वकारापत्या रूपम् । उन्थ्यशब्दः स्तोत्रवचनः । वृबत् उनथं यस्य स वृबदुनथः । तं वृबदुनथम् । वृहत्स्तोत्रमित्यर्थः । वक्तव्यमस्मै उक्तमिति वा । इन्द्रं हवामहे आह्वयामः । स्प्रकरस्तम् । करस्नू बाह्र् । स्प्रभौ गतौ प्रलम्बौ बाह्र् यस्य स स्प्रकरस्तुः । स्प्रकरस्तुरेव स्प्रकरस्तः । उक्तारस्याकारापत्या रूपम् । तं स्प्रकरस्तम् । प्रलम्बबाहुमित्यर्थः । किमर्थे पुनराह्वयामः । उच्यते । ऊतये तस्यैव तर्पणार्थम् । कि पुनः कुर्वाणं आह्वयामः । उच्यते । साधु कृण्यन्तं वृत्रव-धादिकम् कुर्वन्तम् । अवसे आत्मनः पालनार्थं च ॥

मेधातिथिः । बृबदुक्थं बृहद्भिः महद्भिः स्तोतन्यम् । हकारस्य बकारः । अथवा ब्रवितेधितोः कर्मणि बृबत् । वक्तन्यं उच्चारणीयं स्तोत्रं अस्येति । बृबदुक्थो महदुक्थः । वक्तन्यमस्मै उक्तमिति वा इति यास्कः (नि. ६. ४) । अस्य च न्याख्या कृतेव भवति अस्माभिः । हवामहे आह्यामः । सुप्रकरस्नम् । कर एव करस्नः । सुप्रः सुप्तः करः दानार्थम् । ऊतये तर्पणाय । साधु साधकं धनं कृण्वन्तं प्रयच्छन्तं अवसे रक्षणाय हवामहे ॥ ४ ॥

### ऋजुनीती नो वरुणो मित्रो नयति विद्वान् । अर्यमा देवै: सजोषा: ।।

गौतमस्यार्षम् । नीतिर्मागः । ऋज्वी नीतिर्यस्य स ऋजुनीतिः । ऋजुमार्ग इत्यर्थः । नः अस्मान् । वरुणः मित्रश्च नयति । यत्रास्माभिः स्वकर्मवशात् गन्तव्यं शुभे अशुभे वा स्थाने तत्र नयतु । कीदृशः पुनर्वरुणः नयतु । उच्यते । विद्वान् जानन् स्वमधिकारम् । अर्यमा च नयतु । देवैरन्यैः सह सजोषाः सह प्रीणयमाणः । त्रयोऽप्येते अस्मान् नयन्तिवत्यर्थः ॥

गौतमः । ऋजुनीती ऋजुनीत्या सम्यक् मार्गेण । नयतीति पश्चमल-कारान्तम् । नयतु । नः अस्मान् । वरुणः मित्रश्च विद्वान् । ऋजुनीतिः नयति अर्यमा च देवैः सजोषाः सह प्रीणयमाणः ॥ ९ ॥

# दूरादिहेव यत्सतोऽरुणप्सुरिशन्वितत् । वि भानुं विश्वथा तनत् ।।

ब्रह्मातिथेरार्षम् । उषाः देवता । दूरात् घुलोकात् इहेव । इवशब्दः उपमार्थीयः । अस्युपमार्थस्य संप्रत्यर्थे प्रयोग इति पादपूरणः । इह पृथिव्याम् । यत् । नपुंसकलिङ्गमिदं व्यत्ययेन स्त्रीलिङ्गे द्रष्टव्यम् । या उषाः सतः प्रशस्ता यजमानान् प्रति । कीदशी उषाः । उच्यते । अरुणप्युः अरुणरूपाः । अशिश्वितत् । श्विततिर्गतिकर्मा । आगच्छतीत्यर्थः । पुरस्ताद्यच्छब्दश्रुतेयोग्यार्थसम्बन्धस्तच्छब्दोऽध्याहर्तव्यः । एत्य च सा । वीति पादपूरणः । भानुं दीप्तिं विश्वथा सर्वप्रकारं मृदुमध्यतीत्रलक्षणं सर्वदा अतनत् तनितवती । उद्यतं कृतवतीत्यर्थः ॥

ब्रह्मातिथिः । दूरात् दूरे । सतः । तिरः सत इति प्राप्तस्य नामनी । दूरे अन्तरिक्षे प्राप्ता इहैव अत्र विद्यमानेव यत् या उषाः । अरुणप्सुः ।

प्सुः इति रूपनाम। अरुणरूपा। अशिश्वितत् श्वेतते दीप्यते। सा उषाः वितनत् वितनोति। भानुं दीप्तिम्। विश्वथा सर्वत्र। इति अश्विनोराग-मनकाल इति वेदयति॥ ६॥

# आ नो मित्रावरुणा धृतैर्गन्यूतिग्रुक्षतम् । मध्वा रजांसि सुक्रत् ॥

जमदमेविश्वामित्रस्य वा आर्षम् । आ इत्ययमुपसर्गः उक्षतमित्या-स्वातेन सम्बन्धियतव्यः । अस्माकं स्वभूतां हे मित्रावरुणो । घृतैरुद-कैर्वृष्टिरुक्षणैः । गव्यूतिम् । गावो यत्र चरन्ति सा गव्यूतिरुच्यते । तां गव्यूतिम् । आ उक्षतमाभिमुख्येन सिञ्चतिमत्यर्थः । न केवलं गव्यूतिम् । किं तिर्हि । मध्वा उदकेन रजांसि त्रीनिप लोकान् आभिमुख्येन सिञ्चतम् । सुकत् । क्रतुरिति कर्मनाम प्रज्ञानाम वा । सुशब्दः शोभनवचनः । सुकर्माणो सुप्रज्ञो वा ॥

विश्वामित्रः जमदिशः वा । आ समन्तात् सर्वतः । उक्षतं सिञ्चतम् । नः अस्मदीयाम् । गन्यूर्ति गोसञ्चारदेशम् । घृतैः उदकैः हे मित्रावरुणा मित्रावरुणौ । कि विशेषेण । मध्वा उदकेन रजांसि लोकान् सर्वान् उक्षतं हे सुक्रत् सुकर्माणौ ॥ ७ ॥

### उदु त्ये सूनवो गिरः काष्टा यज्ञेष्वव्रत । वाश्रा अभिज्ञु यातवे ॥

हिरण्यस्तूपस्यार्षम् । मारुती ऋक् । उत् इति उपसर्गः अन्नतेत्यनेन आख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । उकारः पादपूरणः । त्ये ते । सूनवः । सूनु-रित्यपत्यनाम । अपत्यभूता मरुतः । कस्य । पृक्षेः रुद्धस्य वा । काः । गिरः गिजितलक्षणा वाचः । काष्टाश्च वृष्टिलक्षणा आपः । यज्ञेषु । सप्तमीबहु-वचनिदं तृतीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यज्ञैः । मेषं प्रतिगम्य

उद्द्वत कर्घ्वे विस्तारयन्ति । कर्ध्वे क्षिपन्तीत्यर्थः । कीदृशो मरुतः विक्षिपन्ति । उच्यते । वाश्राः । वाश्रनस्वभावकाः । कथं पुनः विक्षि-पन्ति । उच्यते । अभिज्ञु । अभिनिपात्य जानुनी । महताद्रेणेत्यर्थः । किमर्थे पुनर्विक्षपन्ति । उच्यते । यातवे पृथिवीं प्रति गमनायेत्यर्थः ॥

हिरण्यस्तूपः । उत् ऊर्घ्वं अधिकं अत्नत आतन्वत काष्ठाः अपः । उ इति पूरणः । त्ये ते सूनवः प्रेरका विश्वस्य । षू प्रेरणे । गिरः इति गृणातेः धातोः कर्मणि गिरतेः वा कर्तरि रूपम् । स्त्यमानाः इति वा गिरन्त उदकानि इति वा गिरः । अथवा सूनवः रुद्रस्य इति । यथा रुद्रस्य सूनवः (ऋ. वे. ८. २०. १७) इति हि निगमः । यञ्जेषु यजमानेषु यञ्जेष्वेव वा । काष्ठा अत्नन इति । वाश्राः शब्दायमानाः इति काष्ठाविशेषणम् । अभिज्ञ अभिज्मां पृथिवीमिम । यातवे यातुं गमनार्थम् । अस्मान् । अकर्तृकेष्विप छन्दिस तुमर्थीयाः दृश्यन्ते ॥ ८॥

# इदं विष्णुर्वि चक्रमे त्रेधा नि दधे पदम् । समूहमस्य पांसुले ।।

मेधातिथेरार्षम् । वैष्णवी ऋक् । इदं त्रैलोक्यं बल्बिन्धनकाले विष्णुर्विचक्रमे विविधं चक्रमे क्रान्तवान् । विक्रममाणः स्वस्थानमेदेन त्रिधा त्रिप्रकारं निदये निहितवान् । क्तमेषु त्रिषु स्थानेषु । पृथिव्यामन्तिरिक्षे दिवीति शाकपूणिः । समारोहणे विष्णुपदे गयशिरसीत्यौर्णवामः । तच्च पदत्रयमपि समूदमस्य । बहेरिदं रूपम् । सम्यक् स्थापितं सुप्रतिष्ठापितम् । उच्यते । पांसुरे । छप्तोपममेतत् द्रष्टव्यम् । पांसुरे इव देशे । अथ पांसुल्ख्योगात् पांसुल्शब्देन पृथिव्युच्यते । तेषां त्रयाणां पृथिव्यां यत्पदं तत्समूदम् । अथवा विष्णुरादित्यः । स इदं सर्व अहरहविक्रमन् त्रिधा निदये पदं उदयगिरौ मध्ये च नभसः अस्त-गिरौ च । अथवा त्रिधा निदये पदं पृथिव्यामम्यात्मना अन्तरिक्षे वैद्युता-

त्मना दिवि आदित्यात्मना । तच पदत्रयमस्य समूढं पांसुरे इव देशे । अथवा समूढमिति मुहेर्मोहनार्थस्य रूपम् । संमूढं संछन्नम् । यदस्य वैद्युतात्मना पदं तत् संमूढं संछन्नम् ॥

मेधातिथिः । इदं जगत् विचक्रमे विक्रान्तवान् विष्णुः । व्यचेर्व्याप्ति-कर्मणो विशेर्वा प्रवेशकर्मणः व्यक्षोतेः व्याप्तिकर्मणोः वा विष्णुः । कथं विचक्रमे । त्रेधा त्रिधा पृथिव्यां अन्तरिक्षे दिवि इति । निदधे निहितवान् पदं स्वम् । तदानीं समूढं अन्तर्गतं इत्यर्थः । अस्य पांसुळे प्रदेशे । इदं त्रैळोक्यं इति शेषः । ळोकेभ्योऽपि महत् आसीत् त्रिविक्रमेण महतः पदम् ॥ ९ ॥

#### इति तृतीये तृतीया दशत्या

# अतीहि मन्युषाविणं सुषुवांसमुपैरय । अस्य रातौ सुतं पिव ॥

मेधातिथेरार्षम् । इन्द्रो देवता । अति इहि अतीत्य आगच्छेत्यर्थः । मन्युषाविणं दीप्तस्य सोमस्य अभिषोतारं मेधातिथिं मां प्रति । कथं पुनरागच्छामि । उच्यते । यथा सुषुवांसं अभिषुतवन्तं अङ्गरःप्रभृतिं अन्यमृषिं । उप ईरय उपगतवानिस तद्वदागच्छ । एत्य च अस्य । षष्ठीनिर्देशात् एकदेशिमिति वाक्यशेषः । रातौ दाने सित । दत्तं सिदत्यर्थः । सुतम् । द्वितीयैकवचनमिदं षष्ठयेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । सुतस्य एक-देशं पिव ॥

मेधातिथिः। अति इहि अतीत्य गच्छ। मन्युषाविणं मन्युना क्रोधेन अभिषवं कुर्वन्तम्। सुषुवांसं अभिषुवन्तम्। उपैरय त्वं समीपं प्रेरय। अस्य यजमानस्य। मम इत्यर्थः। सुतं सोमं पिब रातौ दाने सित इन्द्राय इति त्यागे कृते सिति ॥ १॥

# कदु प्रचेतसे महे वचो देवाय शस्यते । तदिद्वचस्य वर्धनम् ॥

वामदेवस्यार्षम् । कत् । किमः उत्तरस्य पञ्चम्याः अत् आदेशः । कस्मात् कारणात् । उ इति पादपूरणः । प्रचेतसे महे देवाय । त्रीण्यप्ये-तानि तादर्थ्यचतुर्थ्यन्तानि । प्रवृद्धज्ञानस्य महतो देवस्यार्थायेत्यर्थः । वचः स्तुतिरुक्षणं वचनम् । शस्यते उच्चार्यत इत्यर्थः । उच्यते तत् । इत् इति पादपूरणः । हीति यस्मादर्थे । यस्मात् अस्य वर्धनं वृद्धिकरं तस्मादित्यर्थः । स्तूयमाना हि देवता वीर्येण वर्धन्ते । अतस्तस्य वृद्धचर्थं स्तुतिरुक्षणं वचनं उच्चार्यत इत्यर्थः ॥

वामदेवः । कत् कदा । उः पूरणः । प्रचेतसे प्रकृष्टज्ञानाय । महे महते । देवाय इन्द्राय । वचः स्तोत्रं शस्यते उच्चार्यते । तदित् तत् स्तोत्रं एव हि । अस्य देवस्य वर्धनं वृद्धिकरं भवति ॥ २ ॥

# उक्थं च न शस्यमानं नागो रियरा चिकेत । न गायत्रं गीयमानम् ॥

मेधातिथेः प्रियमेधस्य चार्षम् । उक्यं स्तोत्रम् । चेति पादपूरणः । नेत्ययं प्रतिषेधः आचिकेतेत्याख्यातेन सम्बन्धियतन्यः । शस्यमानं उच्चार्य-माणिमत्यर्थः । नागोः । कुङ् गुङ् अन्यक्ते शन्दे । गुः अन्यक्तमाषी । न गुः अगुः न्यक्तमाषी । न अगुः न न्यक्तमाषी नागुः । तस्य नागोः । अन्यक्तमाषिण इत्यर्थः । रियः । अन्तर्णीतमत्वर्थमिदं द्रष्टन्यम् । रियमान् मघन्वानिन्दः । न आचिकेत न जानाति । न शृणोतीत्यर्थः । न गायत्रं गीयमानम् । न च गायत्रसंज्ञकं साम गीयमानं शृणोतीत्यर्थः ।।

मेंधातिधिप्रियमेधो । उक्थं शस्त्रं शस्यमानं न आचिकेत न बुद्धवेत। चन इति अपि इत्यस्यार्थे । अगोः गोरिहतस्य गोभिः हीनस्य अदक्षिणस्य यजमानस्य । रियः धनवान् इन्द्रः । न च गायत्रं स्तोत्रं गीयमानं अगोः आचिकेत ॥ ३ ॥

## इन्द्र उक्थेभिर्मन्दिष्ठो वाजानां च वाजपतिः। इरिवान्त्सुतानां सखा॥

वामदेवस्यार्षम् । इन्द्रः उक्थेभिः स्तोत्रैरित्यर्थः । कीदृश इन्द्रः । मंहिष्ठः अतिशयेन स्तुत्य इत्यर्थः । वाजानामन्नानाम् । दातेति वाक्यशेषः । चशब्दः पादपूरणः । वाजपतिः अन्नानां स्वामीत्यर्थः । हरिवान् । हरयः अश्वाः । तद्वान् । अश्ववानित्यर्थः । स्नुतानामिष्नुतानां सोमानां सस्ना सस्विभूतः । पातेत्यर्थः ॥

विश्वामित्रः । इन्द्रः उक्थेभिः स्तुतशस्त्रेः । मन्दिष्टः अतिशयेन मदिता । वाजानां अन्नानां च । वाजपितः इत्यत्र वाजशब्दोऽनुवादमात्रपरः । वाजानां पितः इत्यर्थः । वसूयवो वसुपते वसूनाम् । (ऋ. वे. १०, ४७. १) विद्या हि त्वा गोपितं शूर् गोनाम् (ऋ. वे. ३. ३६. ९) इतिवत् । हिरवान् । हरयः इन्द्रवाहनाः । तद्वान् । सुतानां सोमानां सखा नित्यावियुक्त इत्यर्थः । एवमेवं च भवति इन्द्रः ॥ ४ ॥

# आयाह्यप नः सुतं वाजेभिर्मा हृणीयथाः । माहर इव युवजानिः ॥

श्रुतकक्षस्यार्षम् । आयाह्युप । उपशब्दः छन्दसि परेऽपि (पा. १. ४. ८१) व्यवहिताश्च (पा. १. ४. ८२) इत्येवं परप्रयुक्तः सन् पूर्वो द्रष्टव्यः । उपायाहि । समीपे आगच्छेत्यर्थः । नः सुतं अस्माकमिमुतं सोमं प्रति । कथं पुनरायाहि । उच्यते । वाजेभिः अन्नैरस्मदीयैर्गृहीतैः इत्यर्थः । एत्य च स्तोकेन अपराधेन मा हृणीयथाः मा कोषं गमः ।

मा रोषीरित्यर्थः । कथं पुनः मा हृणीयथाः । उच्यते । महानिव युवजानिः । युवतिर्जाया यस्य स युवजानिः । तरुणभार्य इत्यर्थः । स यथा तरुण्या भार्यायाः अपराधेऽपि तस्या न रुष्यति तद्वन्मा रोषीरित्यर्थः ॥

मेधातिधिप्रियमेधौ । उपायाहि नः अस्मदीयम् । सुतं सोमम् । वाजेभिः अनैः अस्मभ्यं देवैः सार्धम् । मा हृणीयथाः मा कृद्धोऽसि । महान् प्रवृद्धः इव युवजानिः । युवतिर्जाया यस्य स युवजानिः । स यथा जायामभिगच्छति न च तामभिकुष्टयति तद्वत् ॥ ५ ॥

#### कदा वसो स्तोत्रं हर्यत आव श्मशा रुधद्वाः । दीर्धं सुतं वाताप्याय ।।

दुर्मित्रस्य सुमित्रस्य वार्षम् । कदा इत्येतत् रुधदित्यनेन सम्बन्धिय-तव्यः । वसो प्रशस्तधनवन् । यदिदं स्तोत्रं हर्यते कामयमानाय तुभ्यं कृतं अस्माभिः । आकारः पदपूरणः । अनेत्ययमुपसर्गः व्यवहितोऽपि रुधदित्या-ख्यातेन सम्बध्यते । कदा अवरुधत् कस्मिन् काले अवरोत्स्यति । इमशा वाः । वाःशब्देन उदकमुच्यते । इमशाशब्देनापि कुल्योच्यते । लुप्तोपमं चेदं द्रष्टव्यम् । इमशेव कुल्येवोदकम् । एतदुक्तं भवति । यथा कुल्या उदकमवरुणद्धि तद्वत्कदा स्तोत्रं अवरोत्स्यति । श्रोष्यसीत्यर्थः । कीदृशं स्तोत्रम् । दीर्घम् । सुतं अभिषुतं सोमं प्रति । अथवा सुतमिति सप्तम्यर्थे द्वितीया । सुते अभिषुते सोमे । वाताप्याय । वाताप्या उदकम् । तस्य अर्थाय । उदकार्थमित्यर्थः ॥

दुर्मित्रः सुमित्रो वा। कदा इमशा वायुः। शु आशु अश्नुत इति इमशा वायुः इति यास्कः। आ अभिमुखं अवारुधत् अवरुन्धीत। वाः उदकम्। तव स्तोत्रं हर्यते कामयमानाय यजमानाय। हे वसो प्रशस्य इन्द्र । दीर्घ दीर्घकालम् । सुतं अभिषवणं सोमस्य । वाताप्पाय उदकाय भवति इति । स्तोत्रैः यज्ञैश्च प्रीतः देवः वर्षति । वातं प्राणं आप्याययि इति वाताप्यं उदकम् । आपोमयः प्राणः इति श्रुतेः ॥ ६ ॥

# ब्राह्मणादिन्द्र राधसः पिबा सोममृतू १ रतु । तवेदं सख्यमस्तृतम् ॥

मेधातिथेरार्षम् । ब्राह्मणात् ब्रह्मणः स्वभूतात् । हे इन्द्र राधसः। राध इति धननाम । तचात्र सोमपात्रं परिगृद्धते । एतदुक्तं भवति । ब्रह्मणः प्राक् स्वभूतात् सोमपात्रात्पिब सोमम् । ऋतून् अनु ऋतूनां पश्चात् । कस्मात् पिबामि । उच्यते । यस्मात्तवेदं सख्यं यष्ट्रयष्टव्यलक्षणम् । अस्तृतं अहिंसितम् । यस्मात्त्वं सर्वदा यष्टव्यः तस्मात् पिबेत्यर्थः ॥

मेधातिथिः । इयं ब्राह्मणाच्छंसिन ऋतुयाज्येति कौषीतिकनः । प्रस्तो-तुश्च तदानीं कचिदिप विहितं संभाव्येत् । ब्राह्मणात् ब्राह्मणाच्छंसिनो यागात् । राधसः राधकान् । पिब सोमं ऋतून् अनु । तृतीयार्थे (पा.१.४.८५) इति अनुः कमंप्रवचनीयः । तद्योगात् ऋतूनिति द्वितीया । ऋतुनेव्यर्थः । बहुवचनं व्यव्ययात् । ऋतुना नभस्संज्ञेन सह पिब सोमम् । तव इदं सख्यं अस्माभिः जातं अस्तृतं अहिंसितं भवति ॥ ७॥

#### व्यं घा ते अपि स्मिस स्तोतार इन्द्र गिर्वणः। त्वं नो जिन्व सोमपाः॥

मेधातिथेरार्षम् । वयम् । घ इति पादपूरणः । ते तव । अपीति पादपूरणः । स्मिस भवामः । कः । उच्यते । स्तोतारः वयं त्वां स्तुम इत्यर्थः । हे इन्द्र गिर्वणः । गिरः स्तुतिलक्षणा वाचः । ताभिर्यः वन्यते संभज्यते स गिर्वणाः । तस्य सम्बोधनं हे गिर्वणः । वाग्मिः संभजनीय इत्यर्थः । एतत् ज्ञात्वा त्वं नः अस्माकं जिन्व प्रीणय । एतेन तर्पयेत्यर्थः । हे सोमपाः सोमानां पातः ॥

मेधातिथि: । वयं स्तोतार: । घेति पूरणः । ते तव स्वभूता: । अपि स्मिस अपि भवामः । किमस्मान् त्वदीयत्वेन नाङ्गीकरोषि इत्यर्थः । हे इन्द्र गिर्वणः गीर्भिः वननीय । त्वं वो जिन्व पूर्य कामैः हे सोमपाः ॥ ८ ॥

# एन्द्र पृक्षु कासु चिन्नुम्णं तन् षु धेहि नः । सत्राजिदुग्र पौस्यम् ॥

वामदेवस्यार्षम् । आ इत्ययमुपसर्गो धेहीत्याख्यातेन सम्बन्धिय-तव्यः । हे इन्द्र पृक्षु । पृची सम्पर्के इत्यस्येदं रूपम् । सम्पृच्यन्ते यस्यां यागिकयायां यजमाना देवैः सह सा पृक् । तासु पृक्षु । यागिकयासु इत्यर्थः । कासुचित् नृम्णं धनम् । तनूषु शरीरेषु । आधेहि नः । आ इत्ययं निशब्दस्य स्थाने द्रष्टव्यः । निधेहि । स्थापयेत्यर्थः । कस्य पुनः तनूषु । उच्यते । नः अस्माकं स्वभृतासु तनूषु । किंच सत्राजित् । सत्रा-शब्दः यद्यपि सत्यनाम तथापीह सदाशब्दस्यार्थे द्रष्टव्यः । सदाजिदिति सत्राजित् । सदा शत्रूणां जेता इत्यर्थः । हे उम्र अपसद्ध । पौस्यं वलम् । द्वितीयानिर्देशान्निधेहीत्येतदनुषज्यते । बलं च तनूषु निधेहीत्यर्थः ॥

वामदेवस्यार्षम् । हे इन्द्र पृक्षु सङ्ग्रामेषु कासुचित् यासु कासुचित् । सर्वासु इत्यर्थः । पौंस्यमिति व्यवहितमि अत्र सम्बघ्यते योग्यत्वात् । पौंस्यं आधेहि संग्रामेषु प्रवृत्तेषु । नृम्णं सुखं च आधेहि । नः तन् षु अङ्गेषु । हे सत्राजित् सर्वस्य जेतः । उग्र ओजस्विन् ॥ ९ ॥

# एवा ह्यसि वीरयुरेवा शूर उत स्थिर:। एवा ते राध्यं मन:।।

श्रुतकक्षस्यार्षम् । एवशब्दः पदपूरणः । हिशब्दो यस्मादर्थे । यस्मात्त्वं असि भवसि वीरयुः । वीरा यजमानपुरुषाः । तान् कामयते यः सः वीरयुः । वीरयतेः युप्रत्ययः । वीरयुः यजमानकाम इत्यर्थः । यस्मात्त्वं

शूरः । उत अपि च स्थिरः । यस्मादिति वचनात्तस्मादित्यध्याहार्यम् । तस्मात् ते तव यागादिभिः राध्यं आराधनीयं मनः । तस्मान्त्वं यष्टव्य इत्यर्थः ॥

श्रुतकक्षः । एवं पूर्वेः स्तुत इन्द्रः स्तोत्रैः कामान् प्रयच्छन् तेन तुष्टः ब्रवीति । एव एवम् । हि इति प्रसिद्धौ । त्वं वीरयुः स्तोत्रकामः असि । एवं च शूरः असि । उत अपिच । स्थिरः असि । एवं च ते तव मनः अन्नं राध्यं संप्रामधनयोग्यं भवति हे इन्द्र ॥ १० ॥

#### नृतीये चतुर्थी दशसा

# अभि त्वा शूर नोनुमोऽदुग्धा इव धेनवः। ईश्चानमस्य जगतः स्वर्देशमीश्चानमिन्द्र तस्थुषः॥

वसिष्ठस्यार्षम् । इन्द्रो देवता । बृहती छन्दः । अभीत्ययमुपर्साः नोनुम इत्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । त्वा त्वां हे शूर विकान्त अभिनोनुमः । नु स्तुतावित्यस्येदं रूपम् । आभिमुख्येन अत्यर्थं पुनः पुनर्वा स्तुमः । कथं पुनः स्तुमः । उच्यते । अदुग्धा इव धेनवः । अचिरप्रसूता गावः धेनुशब्देनोच्यन्ते । ताः यथा आत्मीयं वत्सं स्नेहार्द्रेण मनसा हुंकारादिभिरभिनन्दन्ति तद्वत्स्तुम इत्यर्थः । कीदृशं स्तुमः । उच्यते । ईशानमीश्वरं अस्य जगतः । स्वर्दशम् । स्वः आदित्यः । तिमव यः पश्यित सः स्वर्द्दक् । आदित्यमिव सर्वस्य जगतः द्रष्टारिमत्यर्थः । ईशानमीश्वरं तस्थुषः स्थावरस्य । स्थावरप्रहणं प्रदर्शनार्थम् । जङ्गमस्य चेत्यर्थः ॥

ऋचोऽशीतिरभित्वेति बृह्तः सकला अपि । न हि वो मारुती तत्र प्रति त्वाचेति संस्तुतिः ॥ आदित्यानामथेन्द्राग्नी अपादिन्द्राग्निसंस्तुतिः । आश्विन्युक्ता शचीभिनों द्वृयचं चेमा उ मामिति ॥ यदा कदा वरुणस्य त्वष्टा नो बहुदेवता । उषस्या प्र त्यु इत्येषा बण्महाँ सूर्यसंस्तवः ॥ इत्येकादश ताभ्योऽन्या ऐन्द्रच ऐकोनसप्ततिः ॥

विसष्ठः । अभिनोनुमः भृतां अभिष्ठुमः त्वा त्वां वयं हे त्रूर् । अदुग्धाः इव धेनवः सन्तः सोमपूर्णचमसत्वेन । ईत्तानं अस्य जगतः जङ्गमस्य । स्वर्दशं सर्वदशम् । ईत्तानं तस्थुषः स्थावरस्य च हे इन्द्र । तिष्ठतेर्व्विटः क्षसुः । तिस्थवच्छब्दात् वसोस्संप्रसारणम् (पा.६.४.१३१) इति षष्ठ्यां संप्रसारणे तस्थुष इति रूपम् ॥ १ ॥

# त्वामिद्धि इवामहे सातौ वाजस्य कारवः । त्वां द्वत्रेष्विन्द्र सत्पर्ति नरस्त्वां काष्टास्वर्वतः ॥

शंयोरार्षम् । इत् हि । द्वाविष पदपूरणौ । हवामहे । सातिर्लाभः । तस्मादियं निमित्तसप्तमी । निमित्तं च प्रयोजनम् । धनलाभार्थमित्यर्थः । कस्य पुनर्लाभार्थम् । उच्यते । वाजस्य अन्नस्य । के पुनः सन्तः हवामहे । उच्यते । कारवः स्तोतार इत्यर्थः । किंच त्वाम् । द्वितीयानिर्देशात् ह्वयति-रनुषक्तव्यः । त्वां ह्वयन्ति वृत्रेषु शत्रुषु । यस्य च भावेन भावलक्षणम् (पा. २. ३. ३७) इति सप्तमी । तच्छूतेश्च लक्षणभूतं योग्यकियापदमध्या-हर्तव्यम् । शत्रुषु हन्तव्येषु । हे इन्द्र सत्पतिं सतां पालयितारम् । नरः अन्येऽिष मनुष्याः । त्वां काष्ठाष्ठ । काष्ठाशव्देन वृष्टिलक्षणाः आपः उच्यन्ते । तस्मादियं निमित्तसप्तमी । अप्सु च निमित्तभूतासु । तदर्थं त्वामाह्वयन्तीत्यर्थः । कस्य पुनः सम्बन्धिनीष्वपस्न निमित्तभूतासु । उच्यते ।

अर्वतः । ऋ गतावित्यस्य वनिप्रत्ययान्तस्य अवर्णः त्रादेशेनैतद्रूपम् । गन्तुर्मेघस्य स्वभूतास्वित्यर्थः । अथवा काष्ठाशब्देन सङ्ग्राम उच्यते । अर्वशब्देनापि अश्व उच्यते । अन्तर्णीतमत्वर्थमेतद्रष्टव्यं प्रथमाबहुवचनान्तं च । सङ्ग्रामेषु सङ्ग्रामभूमिषु वा स्थिताः अर्वतः अश्ववतः आत्मनो जयांथे त्वामाह्वयन्तीत्यर्थः ॥

शंयुः भारद्वाजः । त्वामित् त्वामेव वयं ह्वामहे आह्नयामः । हि इति पूरणः । सातौ छाभे निमित्ते । वाजस्य अन्नस्य । कारवः स्तोतारः । त्वां हवामहे वृत्रेषु उपद्रवेषु सत्सु हे इन्द्र । सतां प्रभवतां श्रेष्ठः सत्पितः । तं नरः मनुष्याः वयं त्वां हवामहे । काष्टासु युद्धेषु अर्वतः अश्वस्य । अश्वार्थम् ॥ २ ॥

# अभि प्र वः सुराधसिमन्द्रमर्च यथा विदे । यो जरितृभ्यो मधवा पुरूवसुः सहस्रेणेव शिक्षति ॥

वालखिल्यानामार्षम् । अभि प्र इत्युपसर्गौ अर्चेत्याख्यातेन सम्बन्ध-यितव्यौ । वः । द्वितीयावहुवचनिमदं एकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वाम् । सुराधसं शोभनधनं इन्द्रम् । अर्च इति प्रथमपुरुषेकवचनिमदमुत्तमपुरुषेक-वचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । अभिप्राचीमि । आभिमुख्येन स्थित्वा प्रकर्षेण पूजयामीत्यर्थः । कीदशमिन्द्रं पूजयामि । उच्यते । यः जरितृभ्यः स्तो-तृभ्यः । मधवान् धनवान् । पुरूवसुः । पुर्विति बहुनाम । वस्वित्यपि धननाम । पुरु धनं यस्य सः पुरुवसुः । पुरुवसुरेव पुरूवसुः । बहुधन इत्यर्थः । सहस्रेणेव प्रकारेणेति वाक्यशेषः । बहुभिः प्रकारैरित्यर्थः । शिक्षति ददातीत्यर्थः । किं पुनर्ददाति । सामर्थ्याद्भनम् ॥

वाळिखिल्या ऋषय:। अभि उद्दिश्य इन्द्रं प्रार्च प्रगाय हे स्तोत:। व:। त्विस्थर्थ:। सुराधसं सुधनं इन्द्रम्। यथा विदे विद्यते ज्ञायते यथा

तथा प्रार्च । यः मधवा । मघं दानं मंहतेः । दानवान् नित्यदानः । पुरूवसुः बहुधनः । जिरतृभ्यः स्तोतृभ्यः । शिक्षिति प्रयच्छिति । पुरूवसुः इति विशेषण-बलात् वसूनि सिध्यन्ति । सहस्रेण इति विभक्तिव्यत्ययः । सहस्रं धनानि । इव इति पूरणः ॥ ३ ॥

## तं वो दस्ममृतीषहं वसोर्मन्दानमन्धसः। अभि वत्सं न स्वसरेषु धेनव इन्द्रं गीभिर्नवामहे॥

नोधस आर्षम् । तं वः । द्वितीयाबहुवचनमिदमेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वाम् । इन्द्र दस्मम् । तस्र दस्र उपक्षये इत्यस्येदं रूपम् । उपक्षयितारं शत्रूणाम् । ऋतीषहम् । ऋतयः सेनाः गन्तृत्वात् । ता योऽभिभवित्तं स ऋतीषाट् । तं ऋतीषहम् । परकीयानां सेनानामभिभवितारं इत्यर्थः । वसो प्रशस्तधन । अन्यसः सोमलक्षणस्यात्रस्य । मन्दानम् । मिदि मुदि मोदे इत्यस्येदं रूपम् । अत्तारम् । भक्षयितारमित्यर्थः । अमीत्ययमुपसर्गः नवामहे इत्याख्यातेन सम्बन्धयितव्यः । वत्सं न वत्समिव । यथा वत्सं धेनवः अचिरप्रसूता गावः तद्वदित्यर्थः । स्वस्वरेषु यागगृहेषु । इन्द्रं गीर्भिनेवामहे । नु स्तुतावित्यस्येदं रूपम् । अभिनवामहे । आभिनस्यस्येन स्तुम इत्यर्थः ॥

नोधाः । तं प्रसिद्धम् । दस्मं दर्शनीयम् । ऋतीषहम् । अर्तेः ऋतिः अरिः । अरीणामिभभिवतारम् । वसोः प्रशस्यस्य अन्धसः अन्नस्य । तृतीयार्थे षष्ठी । मन्दानं मोदमानम् । अभिनवामहे अभिष्ठुमः । इन्द्रं ईश्वरम् । गीर्भिः स्तुतिभिः । वत्सं न वत्सिमव स्वसरेषु गोष्ठेषु धेनवः । इति सोमपूर्णतां आत्मनः द्योतयति ॥ ४ ॥

तरोभिर्वो विदद्वसुमिन्द्रं सबाध ऊतये । बृहद्गायन्तः सुतसोमे अध्वरे हुवे भरं न कारिणम् ।। कलेः प्रगाथन्य आर्षम् । तरोभिरात्मीयैर्बलैः । वः । द्वितीयाबहु-वचनिमदं द्वितीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । त्वाम् । विदद्वसुम् । विद्वसुम् । वास्मीयैर्बलैः शत्रुधनानामपहर्तारमित्यर्थः । इन्द्रं सबाधः मदीया ऋत्विजः । ऊतये तर्पणार्थं आत्मनः पालनार्थं वा । बृहद्गायन्तः सुष्ठु अर्चयन्तः । स्तुवन्त इत्यर्थः । स्तुतसोमे । स्तुतः अभिषुतः सोमो यस्मिन् स सुतसोमः ज्योतिष्टोमादिसोमयागः । तस्मिन् सुतसोमे । अध्वरे यज्ञे ज्योतिष्टोमादौ । हुवे । उत्तमपुरुषैकवचनिमदं प्रथमपुरुषबहुवचनार्थे द्रष्टव्यम् । आह्वयन्ति । कथं पुनराह्वयन्ति । उच्यते । भरं न द्वितीयैकवचनं सप्तम्येकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । नशब्द उपरिष्टादुपचारत्वादुपमार्थीयः । भरे इव । सङ्ग्रामे इवेत्यर्थः । कारिणम् । करोतीति सन्निधानात् सङ्ग्रामम् । एतदुक्तं भवति । यथा सङ्ग्रामे योद्धा प्रतियोद्धारं महता यत्नेन आह्वयित तद्वदाह्वयन्तीत्यर्थः ॥

किं प्रगाथः । तरोभिः वेगैः युक्तः । वः । त्वामित्यर्थः । विदृद्धं छब्धवन्तं धनानि । इन्द्रं ईश्वरम् । सबाधः संबाधमानाः परस्परम् । यहा बाधसिहताः शत्रुभिः बाध्यमानाः । ऊतये रक्षणाय । हुवे इति वचनव्यत्ययः । ह्वयामहे । बृहत् परिवृद्धं गुणैः । साम गायन्तः सुतसोमे अध्वरे यह्ने । भरं न भरन्तिमव बळवन्तमिव । कारिणं उपकारिणं योद्धारम् ॥ ९ ॥

### तरणिरित्सिषासति वाजं पुरन्ध्या युजा । आ व इन्द्रं पुरुहूतं नमे गिरा नेमिं तष्टेव सुदुवम् ॥

वसिष्ठस्यार्षम् । तरणिः क्षिप्रकारी इन्द्रः । इदिति पदपूरणः । सिषासति संभक्तुमिच्छति । किम् । उच्यते । वाजं अन्नम् । पुरन्ध्या पत्या। युजा युक्तेन । आकारः पदपूरणः । वः । युष्मच्छञ्दोऽत्र व्यत्ययेन अस्मच्छञ्दस्य स्थाने द्रष्टव्यः । बहुवचनमेकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । मम विसष्ठस्य स्वभूतम् । यत एवमतः इन्द्रं पुरुहृतं बहुभिर्यजमानैः यज्ञेष्वा-हृतम् । नमे प्रह्वीकरोमि । ऋजुं करोमीत्यर्थः । केन पुनर्ऋजुं करोमि । उच्यते । गिरा स्तुतिरुक्षणया वाचा । स्तुत्वेत्यर्थः । कथं ऋजुं करोमि । उच्यते । नेमिं तष्टेव सुदुवं शोभनकाष्ठम् । एतदुक्तं भवति । यथा शोभनं काष्ठं तक्षणादिभिः तष्टा वर्धिकः वकं करोति तद्वत् स्तुतिभिः ऋजू-करोमीत्यर्थः ॥

विसष्टः । तरिणिरित् त्विरित एव । स्तुत्यादिषु सिषासित संभजित । वाजं अन्नम् । पुरन्ध्या बुद्ध्या । युजा सहायभूतया । सिषासित इत्यत्र सनोतेः स्वाधिकस्सन् । आनमे वशं नयामि । वः त्वाम् । इन्द्रं ईश्वरम् । पुरुहूतं बहुभिराहूतम् । गिरा स्तुत्या । नेमि चक्रस्य बाह्यवळयम् । तष्टेव तक्षेव । यथा नेमि तष्टा आनमते सुद्धुवं शोभनदारुकं तथा त्वां आनमे ॥ ६ ॥

#### तृतीये पश्चम्या दशत्या

## निकष्टं कर्मणा नशच्यश्रकार सदाद्यथम्। इन्द्रं न यज्ञैर्विश्वगूर्तमृभ्वसमधृष्टं धृष्णुमोजसा ॥

पुरुहन्मन आर्षम् । निकः न कश्चित् रक्षःपिशाचादि वा । तं यजमानम् । कर्मणा मारणात्मकेन । नशत् । शुद्धोऽप्ययं निशः विपूर्वो द्रष्टव्यः अन्तर्णीतश्च । विनाशयतीत्यर्थः । यो यजमानः किं कृतवान् । उच्यते । यश्चकार करोति । सदा सर्वदा वृधं वर्धियतारम् । इन्द्रं न । न-शब्द उपरिष्टादुपचारत्वादुपमार्थीयः । अस्त्युपमार्थस्य संप्रत्यथे प्रयोग इति पादपूरणः । यः सर्वदा वर्धियतारं आत्मनः इन्द्रं करोतीत्यर्थः । कैः पुनर्वर्धियतारिमन्द्रं करोति । उच्यते । यज्ञैरिमष्टोमादिभिः । कीद्दशमिन्द्रम् । उच्यते । विश्वगूर्तं सर्वशत्रूणां वधाय आवृतम् । ऋभ्वसं महान्तम् । अधृष्टमधर्षितम् । अनिभभूतपूर्वं केनचिदित्यर्थः । धृष्णुं शत्रूणामभिभवि-तारम् । ओजसा स्वेन बलेन ।।

पुरुह्नमा। निकः नशत् न व्याप्नुयात्। नानुगच्छेत्। तं जनं कर्मणा स्तुतिभिः। यः कश्चन इन्द्रं सदावृधं सर्वदा वृद्धं चकार कुर्यात् यज्ञैः। नेति पूरणः। विश्वगूर्ते विश्वैः स्तुतम्। गृणातेर्गूर्तः। ऋभ्वसं महान्तम्। ऋभु भवति इति ऋभ्वसः। अषृष्टं अनिभभूतम्। धृष्णुं धर्षकम्। ओजसा बळेन। सकळ्ळोकषृष्णुं बळेनापि अधृष्यम्॥ १॥

# य ऋते चिद्भिश्रिषः पुरा जत्रृभ्य आतृदः। संधाता संधि मघवा पुरुवसुर्निष्कर्ता विहुतं पुनः॥

प्रगाथस्यार्षम् । भग्नस्य महावीरस्याभिमर्शनमनया ऋचा क्रियते । य इन्द्रः । ऋते यज्ञे । चिदिति पादपूरणः । अभिश्विषः अभिराभिमुख्ये । श्विषतिः श्रयणार्थः । आभिमुख्येन श्रितः अभिश्वितः । तस्य । अभिश्विषः । यज्ञे आश्रितस्य महावीरस्येत्यर्थः । पुरा प्राक् । जत्रृभ्यः ग्रीवानाडीभ्य इत्यर्थः । आतृदः आतर्दनात् । प्राक् ग्रीवानाडीभ्यो हिंसाया इत्यर्थः । सन्धाता सन्धि इति षष्ठचर्थे द्वितीया । सन्धेः भग्नस्यापि महावीरस्य य इन्द्रः सन्धाता । मघवान् पुद्धवसुः बहुधनः । निष्कर्ता संस्कर्तेत्यर्थः । कीदृशस्य पुनर्भहावीरस्य संस्कर्ता । उच्यते । विद्वतम् । इदमपि षष्ठचर्थे द्वितीया ।

विहुतस्य इतश्चेतश्च विक्षिप्तावयवस्य । भग्नस्येत्यर्थः । किं सक्तदेव संस्कर्ता । उच्यते । पुनः पुनः । य ऋते चिदिति यच्छब्दश्रुतेः साकाङ्क्ष-त्वात् तं वयं स्तुम इति वाक्यशेषः ॥

मेधातिथिः मेध्यातिथिश्व अस्याः परस्याः चर्षा । यो मधवा इन्द्रः ऋते चित् विनापि अभिक्षिषः अभिक्षेषकात् क्षेष्मणः । येन रिछनं संक्षिष्यते तत् क्षेष्म । पुरा पुरस्तादेव । जतृभ्यः अंसप्रीवाभ्यां मध्ये नाडीभ्यः । आतृदः आतर्दनात् छोहितनिस्सारणात् । पुरा छिन्नमात्र एव सन्धि सन्धातन्यम् । सन्धाता संधातुं शक्तः । पुरूवसुः बहुधनः । स इन्द्रः विहुतं विच्छिन्नम् । पुनः निष्कर्ता संस्कर्ता भवति ॥ २ ॥

# आ त्वा सहस्रमा शतं युक्ता रथे हिरण्यये । ब्रह्मयुजो हरय इन्द्र केशिनो वहन्तु सोमपीतये ॥

प्रगाथस्यार्षम् । आ इत्ययमुपसर्गः वहन्त्वत्येतेन सम्बध्यते । आवहन्तु । त्वा त्वां सहस्रम् । आ इत्युपसर्गाभ्यासात् क्रियापदाभ्यासः । आवहन्तु । त्वा त्वां सहस्रसङ्ख्याकाः । शतसङ्ख्याकाश्च आवहन्तु । हरय अश्वाः । कीटशाः सन्तः आवहन्तु । उच्यते । युक्ताः नियुक्ता इत्यर्थः । क पुनर्नि-युक्ताः । उच्यते । रथे हिरण्यये हिरण्मये । ब्रह्मयुजः । एतद्पि अश्वानामेव विशेषणम् । ब्रह्म अन्नम् । तेन निमित्तभूतेन ये युज्यन्ते ते ब्रह्मयुजः । हिवर्लक्षणस्यान्नस्य भक्षणाय गन्तुं ये रथे नियुज्यन्त इत्यर्थः । अथवा अन्नैर्विद्यमानलक्षणं ब्रह्म । तेन निमित्तभूतेन ये युज्यन्ते ते ब्रह्मयुजः । अथवा ब्रह्मणा प्रजापतिना अनुज्ञातस्येन्द्रस्य ये युज्यन्ते ते ब्रह्मयुजः । हे इन्द्र केशिनः केशवन्तः । किमर्थं पुनरावहन्तु । उच्यते । सोमपीतये सोमपानार्थमित्यर्थः ॥

आवहन्तु त्वां सहस्रं हरयः । आवहन्तु शतम् । युक्ताः सन्तः । खे हिरण्यये हिरण्मये । ब्रह्मयुजः मन्त्रैर्युज्यमानाः । केशिनः प्रशस्तकेशाः । हे इन्द्र सोमपीतये सोमपानार्थम् ॥ ३ ॥

# आ मन्द्रेरिन्द्र हरिभिर्याहि मयूररोमभिः। मा त्वा केचिन्नियेग्रस्त्रि पाशिनोऽति धन्वेव ताँ इहि॥

विश्वामित्र आह । आ इत्ययमुपसर्गः याहीत्याख्यातेन सम्बध्यते। आयाहि अस्मद्यज्ञं हे इन्द्र । कै: पुनरागच्छामि । उच्यते । मन्द्रैर्मन्द्रस्त्रीः गम्भीरस्वरै: हरिभि:। मयूररोमभि: मयूरशब्दसहशैहें वितशब्दैरित्यर्थ:। अथवा मयूरपक्षसदृशैः रोमभिः । मा इत्ययमुपसर्गः नियेमुरित्यनेन सम्बध्यते। यमि-श्चात्र बन्धनार्थः । मा नियेमुस्त्वां केचित् । मा निबधनित्वत्यर्थः । इदिति पादपूरणः । न पाशिनः । नशब्दः पुरस्तादुपचारोऽपि इह उपमार्थीयः। पाशिन इव । एतदुक्तं भवति । यथा केचित्पाशिनः छुब्धकाः शकुर्नि निबध्नन्ति तद्वत् त्वां आगच्छन्तं मा केचिन्निरुध्यन्तु इत्यर्थः । यद्यपि च केचिन्निरुध्यन्ति तथापि । अति इत्ययमुपसर्गः । उपसर्गाश्च पुनरेवमात्मकाः। यत्र क्रियावाची कश्चिच्छब्दः प्रयुज्यते तत्र विशेषमाहुः। यत्र तु न प्रयुज्यते तत्र ससाधनां कियामाहः । न चात्र कियावाची कश्चिच्छब्दः प्रयुज्यते । अत उपसर्गः एवं कियां ब्रवीति । अतीत्य तान् धन्वेव । इवशब्दः उपमार्थस्यासंभवात्पादपूरणः । धन्वेत्यत्र च तृतीयायाः छुग्द्रष्टव्यः । धन्वना अन्तरिक्षेण । अथवा धन्वना धनुषा । अस्त्रैर्विजित्य तान् इह आगच्छ । एतदुक्तं भवति । यद्यप्यतीत्य तान् अन्तरिक्षेण धनुषा वा विजित्य आगच्छेत्यर्थः ॥

विश्वामित्र: । आयाहि मन्द्रै: मदनशीछै: स्तुत्यैर्वा हरिभिः । मयूररोमभिः श्यामवर्णैः । हे इन्द्र मा नियेमु: मा निरोत्तिषुः त्वां केचित् अन्ये स्तोत्रस्तु- तिभिः। इत् एव । न पाशिनः । नेति पुरस्तादुपचारोऽपि उपमार्थीयः। पाशिनः इव पक्षिणं पाशैः अति अतीत्य तान् अन्यान् इहि गच्छ अस्मान्। धन्वेव मरुदेशमिव पिपासितः॥ ४॥

## त्वमङ्ग प्रश्नंसिषो देवः श्नविष्ठ मर्त्यम् । न त्वदन्यो मघवन्नस्ति मर्डितेन्द्र त्रवीमि ते वचः ॥

गौतम आह । त्वं हे इन्द्र अङ्ग क्षिप्रम् । प्रशंसिषः । प्रशस्तं करोषि । देवः दानात् द्योतनात् द्युस्थानात् शत्रूणां दमनाच । हे शविष्ठ अतिशयेन बलवन् । कं पुनः क्षिप्रं प्रशस्तं करोषि । उच्यते । मर्त्यं स्तोतारं मनुष्यम् । किंच न त्वदन्यः हे मघवन् धनवन् अस्ति विद्यते । मर्डिता सुखियता हे इन्द्र । यत एवमतो ब्रवीमि उच्चारयामि । ते तव । वचः स्तुतिलक्षणं वचनम् । एतदुक्तं भवति । यत एवमतोऽहमपि गौतमः त्वां स्तौमीत्यर्थः ॥

गौतमः। प्रशंसिष इति अन्तर्णीतण्यर्थः। प्रशंसयः। प्रशस्तं कुरु। मर्त्यं स्तोतारम्। अङ्ग क्षिप्रम्। देवः तवं शविष्ठ अतिशयेन बळयुक्तः। न त्वदन्योऽस्ति मर्डिता सुखियता। हे मधवन् इन्द्र। अतो ब्रवीमि ते तुभ्यं वचः स्तुतिरूपम्॥ ९॥

## त्विमन्द्र यशा अस्यृजीषी श्वसस्पति:। त्वं द्वत्राणि इंस्यप्रतीन्येक इत् पुर्वनुत्तश्चर्षणीष्टतिः॥

नृमेधसः पुरुमेधसश्च आर्षम् । हे इन्द्र यशाः यशः अन्नं कीर्तिर्वा । अन्तर्णीतमत्वर्थे चेदं द्रष्टन्यम् । यशस्वी अन्नवान्वा कीर्तिमान्वा । असि भवसीत्यर्थः । ऋजीषी । सोमस्य पूयमानस्य यदतिरिच्यते तत् ऋजीषम् ।

तेन तद्वान् । कथं पुनरसौ तेन तद्वान् । उच्यते । शवसः पितः । शवः बळम् । तस्याधिपितम्तः । किंच त्वं वृत्राणि हंसि शत्रुकुळानि मेघवृत्वानि वा । कीहशानि पुनर्वृत्राणि हंसि । उच्यते । अप्रतीनि अप्रतिकुर्वनि । प्रतिबन्धं कर्तुं न शक्नुवन्तीत्यर्थः । एक इत् । इच्छब्द एवशब्दस्यार्थं । एक एव हंसि । केन पुनः हंसि । उच्यते । पुरु बहुरूपः । अनुतः । चर्षणिधृतिः । चर्षणयो मनुष्याः । तैर्यो धार्यते स चर्षणिधृत् । तेन चर्षणिधृता । एतदुक्तं भवति । तव पश्चाद्यः मनुष्यैः धार्यते वज्नः तेन हंसीत्यर्थः । कथं च मनुष्यैः धार्यते वज्नः । प्रभूणां येऽनुचरास्ते धारयन्त्यायुधम् । अथवा यजमानस्य चर्षणयः स्वभूता ऋत्विजः । तैर्धार्यते यः स वज्रोऽभिधीयते । अथवा चर्षणिधृतिरिन्दः । मनुष्याश्चर्षणयः । तं धारयित इति वा ॥

नुमेधाः पुरुमेधाः च । त्वं हे इन्द्र यशाः यशस्वी असि । यशश्राब्दात्म-त्वर्धीयछोपः । ऋजिषी । ऋजीषं गतरसमिप सोमं न त्यजिस सोमेच्छ्या । जजीषं हि तृतीयसवनेऽभिषुण्वन्ति । शवसो बळस्य पतिः । त्वं वृत्राणि शत्रून् हंसि । अप्रतीनि अप्रतिद्वन्द्वीनि । एक इत् एक एव । पुरू पुरूणि बहूनि । शेश्छन्दिस (पा. ६. १. ७०) इति शेर्छोपः । अनुत्तः अप्रेरितः केनापि । चर्षणीधृतिः चर्षणीनां जनानां धारकः त्वम् ॥ ६ ॥

#### इन्द्रमिद्देवतातय इन्द्रं पयत्यध्वरे । इन्द्रं समीके वनिनो हवामह इन्द्रं धनस्य सातये ॥

मेधातिथिराह । इन्द्रं इत् । इच्छब्दः एवशब्दस्यार्थे । इन्द्रमेव । देवतातये यज्ञे इत्यर्थः । इन्द्रमेव प्रयति प्रोत्सरति । अध्वरे यज्ञे । इन्द्रमेव समीके सङ्ग्रामे । विननः । वनमुद्कं सोमलक्षणम् । तेन तद्वन्तः । सोमवन्त इत्यर्थः । इन्द्रमेव धनस्य सातये लाभार्थमित्यर्थः । हवामहे इत्येतत्सर्वत्रानुषक्तन्यम् ॥

मेधातिथिः तिसृणामृषिः । इन्द्रमित् इन्द्रमेव देवतातये यज्ञाय यज्ञला-भार्थ हवामहे । इन्द्रमेव प्रयति प्रयच्छति क्रियमाणे अध्वरे हवामहे । इन्द्रं समीके सङ्ग्रामे । विनिनः संभजनवन्तः हवामहे । इन्द्रं हवामहे धनस्य सातये लाभाय ॥ ७ ॥

#### इमा उ त्वा पुरूवसो गिरो वर्धन्तु या मम । पावकवर्णाः शुचयो विपश्चितोऽभि स्तोमैरनूषत ॥

मेधातिथेरार्षम् । इमाः । उ इति पदपूरणः । त्वा त्वाम् । पुरूवसो । पुविति बहुनाम । विस्वत्यिप धननाम । पुरु बसु यस्य सः पुरुवसुः । पुरुवसुरेव पुरूवसुः । छान्दसो दीर्घः । तस्य सम्बोधनं हे पुरूवसो । बहुधन । गिरः स्तुतयः वर्धन्तु । वृधिरन्तर्णीतण्यर्थो द्रष्टव्यः । वर्धयन्तु । कतमाः । उच्यते । याः मम मेधातिथेः स्वभूताः । सत्कर्तृका इत्यर्थः । किंच येऽप्येते मदीया ऋत्विजः पावकवर्णाः पावक इव वरणीयाः । शुचयः दीप्ताः । विपश्चितः मेधाविनः । एतेऽपि स्तोमैः स्तोत्रैस्त्वां अभि अनूषत आमिमुख्येन अस्तुवत स्तुवन्ति वा । एतःकर्तृका अपि स्तुतयः त्वां वर्ध-यन्तीत्यर्थः ॥

इमा गिर: स्तुतय: । त्वा त्वां वर्धन्तु हे पुरूवसो बहुधन । याः मम मदीया गिर: ता इमा इति समन्वयः । पावकवर्णाः शुच्यः विपश्चितः विद्वांसः अभ्यनूषत अभिष्ठुवन्ति स्तोमैः त्वाम् ॥ ८ ॥

> उदु त्ये मधुमत्तमा गिरस्तोमास ईरते । सत्राजितो धनसा अक्षितोतयो वाजयन्तो रथा इव ॥

मेधातिथेरार्षम् । उदित्ययमुपसर्गः ईरते इत्याख्यातेन सम्बन्धिय-तव्यः । त्येशब्दस्तवशब्दपर्यायः । त्ये तव । मधुमत्तमाः अत्यन्तमधुराः । प्रीतिकरा इत्यर्थः । गिरः स्तुतयः स्तोत्रलक्षणाः । स्तोमासः स्तोत्राणि च । उदीरते शस्त्राणि ते ऊर्ध्वं गच्छन्ति । भवन्तं इन्द्रं प्रतिगच्छन्तीत्यर्थः । कथं पुनः उदीरते । उच्यते । यथा सत्राजितः । सदा ये जयन्ति शत्रून् ते सल्लाजितः । सदा शत्रूणां जेतारः । धनसाः परकीयानां धनानां सम्भक्तारः । आहर्तार इत्यर्थः । अक्षितोतयः । अक्षीणा ऊतिः पालनं येषां ते अक्षितोतयः । अक्षीणपालना इत्यर्थः । वाजयन्तः पूजयन्तः । अथवा वाजशब्दो वेगवचनः । वेगवन्तः रथा इव । एतदुक्तं भवति । यथा एवंगुणविशिष्टा रथाः गच्छन्ति तद्वत् त्वां प्रति मदीयानि शस्त्राणि स्तोत्राणि

उदीरते उदीरयन्ते। त्ये ते इमे स्तोमासः स्तोतारः। मधुमत्तमाः रसवत्तमाः। गिरः स्तुतीः। सन्नाजितः सर्वदा जेतारः इन्द्रप्रसादात्। धनसाः धनानां संमक्तारः। अक्षितोतयः अक्षीणरक्षाः। वाजयन्तः युद्धमिच्छन्तः रथा इव अकृतनेमिस्वनाः॥ ९॥

## यथा गौरो अपा कृतं तृष्यन्नेत्यवेरिणम् । अपित्वे नः प्रपित्वे तृयमा गहि कण्वेषु सु सचा पिब ।।

देवातिथेरार्षम् । यथा गौरः गौरस्याः सिह्नो व्याघ्नो वा । अपा उदकेन कृतं प्रदेशं तडागादिकं प्रति । तृष्यन् एति आगच्छति । अव इत्युपसर्गश्रुतेः क्रियापदमध्याह्नियते । अवहाय । इरिणं प्रदेशम् । एवं त्वां हे इन्द्र अपित्वे अपगमनकाले । प्रपित्वे प्राप्ते । नः अस्माकम् । तूयं तूणीं क्षिप्रं आगहि आगच्छेत्यर्थः । एत्य च कण्वेषु । सप्तमीबहुवचनमिदं

तृतीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । कण्वैर्मेघाविभिरस्मदीयैः ऋत्विभिः सह पित्र सोमम् ॥

देवातिथिः काण्वः । यथा गौरः गौरमृगः । तृष्यन् पिपासुः । अपा कृतं वर्जितं उदकेन । इरिणं ऊषरं क्षेत्रम् । अवैति गच्छितं अभिगच्छितं । उदक्षभान्या । इरिणमिति निदर्शनं उदकाभावात् तृष्णातिशयनिदर्शनार्थम् । तथा त्वं अपित्वे आगमने दिवसस्य । प्रातः । प्रपित्वे प्रगमने अपराह्वे । नः अस्मान् अभि । तूर्यं क्षिप्रम् । आगहि आगच्छ । आगस्य च कण्वेषु कण्वपुत्रेषु अस्मासु यजमानेषु । सु सुष्ठ त्वं पिव सोमं सचा सहास्माभिः ॥१०॥

#### तृतीये षष्ठया दशत्या

# शण्ध्यू षु श्रचीपत इन्द्र विश्वाभिक्तिभिः। भगं न हि त्वा यशसं वसुविद्मनु शूर चरामसि॥

भर्गस्यार्षम् । श्राभि साधय । ऊ सु इति द्वाविष पदपूरणों । हे शचीपते । शचीति कर्मनाम । शच्याः पितः स्वामी शचीपितः । तस्य सम्बोधनं हे शचीपते । सर्वकर्मणां ज्योतिष्टोमादीनां अधिपितिभृत इन्द्र । किं पुनर्याचामहे । विश्वाभिः ऊतिभिः । सहयोगळक्षणा एषा तृतीया । विश्वेः पाळनेः सह । भगं न । नशब्द उपरिष्टादुपचारत्वादुपमार्थीयः । अस्त्युपमार्थस्य संप्रत्यर्थे प्रयोग इति पदपूरणः । पाळनसिहतं धनमित्यर्थः । हीति पदपूरणः । कं पुनर्याचामहे । उच्यते । त्वा त्वां इन्द्रम् । कीदृशं त्वाम् ।

उच्यते । यशसम् । अन्तर्णीतमत्वर्थमिदं द्रष्टव्यम् । यशस्विनमन्नवन्तं त्वामित्यर्थः । वसुविदम् । वसु धनम् । तत् यः विन्दति लमते स वसुवित् । तं वसुविदम् । शत्रुवस्त्रार्थानां लब्धारमित्यर्थः । कस्मात्पुनस्त्वां प्रार्थयामहे । उच्यते । अनु शूर चरामसि । अन्वत्ययमुपसर्गः परिशब्दस्य पर्यायः । यस्मात्त्वां हे शूर परिचरामः तस्मात्प्रार्थयामः ॥

भर्गः । शिध देहि यद्भिल्षितं अस्माकं तत् । उ षु इतीमौ पूरणौ। हे शचीपते । शचीति प्रज्ञाकर्मणोः नाम । हे इन्द्र विश्वाभिः ऊतिभिः मरुद्भिः सह । भगं न भगमिव देवम् । हि यस्मात् त्वा त्वाम् । यशसं यशस्विनम् । वसुविदं धनलम्भनम् । अनुचरामसि परिचरामः हे शूर् ॥ १ ॥

#### या इन्द्र भुज आभरः स्ववाँ असुरेभ्यः । स्तोतारमिन्मघवन्नस्य वर्धय ये च त्वे वृक्तवर्हिषः ॥

रेफ आह । यास्त्वं हे इन्द्र भुजः । भुज्यन्ते ताः इति भुजः अन्नानि । आभरः आहृतवानि । केभ्यः सकाशात् । उच्यते । स्वर्गन् । स्वर्शब्दो धनवचनः । तद्यस्यास्ति सः स्वर्गन् । प्रथमैकवचनिमदं पश्चमीबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । स्वर्गद्भयः धनवद्भयः । केभ्यः पुनः स्वर्गद्भयः । उच्यते । असुरेभ्यः सकाशादित्यर्थः । स्तोतारं इत् स्तोतारमेव । हे मघवन् धनवन् । अस्य । षष्ट्योकवचनिमदं तृतीयाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । एभिरन्नैर्वर्धय पुष्टान् कुर्वित्यर्थः । न केवलं माम् । ये च त्वे । यस्य च मावेन भाव-लक्षणम् (पा २.३.३७) इत्येविमयं सप्तमी । तच्छब्दश्रुतेश्च लक्षणभूत-क्रियापदाध्याहारः । ये च त्वे त्विय । त्वयीष्टव्ये सित । वृक्तबिहिषः आस्तीर्णविदिषः त्वां ये व्यक्षन्ते तानिष तैरन्नैः पोष्येत्यर्थः ॥

रेफः काश्यपः। याः भुजः भोजनानि धनानि। साभरः आहरः असुरेम्यः। हे इन्द्र स्वर्वान् सर्वधनवान् त्वम्। तान् अस्मभ्यं प्रयच्छ इति शेषः। स्तोतारमित् स्तोतारमेव वर्धय। अस्य कर्मणः स्तोतारं इति सम्बन्धः। अथवा करणे षष्ठी। तव स्तोतारं अनेन धनेन वर्धय इति। ये च त्वे अन्ये वृक्तवर्हिषः स्तीर्णवर्हिषः यज्वानः ताश्च वर्धय हे मधवन् ॥ २॥

## प्र मित्राय प्रार्थमणे सचथ्यमृतावसो । वरूथ्ये वरुणे छन्द्यं वचः स्तोत्रं राजसु गायत ॥

जमदिशः आत्मीयान् ऋत्विजः आह् । प्रेत्ययमुप्सर्गः गायत इत्यनेन सम्बन्धियतव्यः । मित्राय अर्थम्णे । द्वे अप्येते तादर्थ्यचतुर्थ्यौ । मित्रस्य अर्थम्णश्चार्थायेत्यर्थः । ऋतावसो । ऋतो यज्ञः । स वसुम्तो यस्य सः ऋतवसुः इन्द्रः । ऋतवसुरेव ऋतावसुः । छान्दसं दीर्घत्वम् । सम्बुध्धेकवचनं चतुर्थ्यर्थे द्रष्टव्यम् । ऋतवसवे इन्द्रस्य चार्थायेत्यर्थः । वरुणे । सप्तम्येकवचनिमदं चतुर्थ्यर्थे द्रष्टव्यम् । वरुणस्य चार्थायेत्यर्थः । सचध्यं सचनीयम् । सम्भजनीयमित्यर्थः । वरूथ्ये । सप्तम्येकवचनिमदं द्वितीयैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । वरूथ्यं वरणीयम् । छन्धम् । छन्दशब्देन स्तुतिरुच्यते । तस्यां स्तुतौ भवसीत्यर्थः । किं पुनस्तत् । वचः वचनं स्तोतृरुक्षणं स्तोत्रं च । राजस्य ईश्वरेभ्यः दीरोभ्यो वा मित्रादिभ्यः । तेषां अर्थाय । प्रगायत हे मदीया ऋत्विज इत्यर्थः ॥

जमद्गि: । प्र प्रकर्षेण गायत इत्युपरितनं विपरिणतं अत्र सम्बद्ध्यते । गायत गीतं कुरु हे स्तोतः । मित्राय प्रगायत । अर्थम्णे च प्रगायत । सचध्यं सचधस्य सेवायाः योग्यं स्तोत्रम् । हे ऋतावसो यज्ञधन । अथ जमद्गिः बद्भवदात्मानं आह् । वरूथ्ये वरूथ्यं वरूथाय गृहाय हितम् । छन्दां कमनीयम् । वचः स्तोत्रम् । वरुणे वरुणमुद्दिश्य गायत । अथ सर्वान् आदित्यान् उद्दिश्य आह । स्तोत्रं गायत जमद्ग्नयः राजसु नियन्तृषु आदित्येषु । तान् उद्दिश्य ॥ ३ ॥

# अभि त्वा पूर्वपीतय इन्द्र स्तोमेभिरायव: । समीचीनास ऋभवः समस्वरन् रुद्रा गृणन्त पूर्व्यम् ॥

मेधातिथेरार्षम् । अभीत्ययमुपसर्गः गृणन्त इत्याख्यातेन सम्बध्यते । त्वा त्वाम् । पूर्वपीतये अनादिकालप्रवृत्ताय सोमपानाय । हे इन्द्र स्तोमेभिः स्तोमैः । आयवः ऋत्विग्लक्षणा मनुष्याः । कीदृशा मनुष्याः । उच्यते । समीचीनासः सङ्गताः । सहभूता इत्यर्थः । ऋभवः महान्तः । समस्वरन् पूर्वकालेऽपि स्तुतिमुच्चारितवन्तः । रुद्धाः रोदनस्वभावकाः । स्तुत्युच्चारणशीला इत्यर्थः । अभिगृणन्ते आभिमुख्येन स्तुवन्तीत्यर्थः । कीदृशं त्वां स्तुवन्ति । उच्यते । पूर्व्यं पूर्वतनमित्यर्थः ॥

मेघातिथि: । अभिसमस्वरन् अभिसंस्तुवन्ति । त्वा त्वाम् । पूर्वपीतये प्रथमपानाय । हे इन्द्र स्तोमेभि: स्तोत्रै: । आयवो मनुष्या: । समीचीनासः सङ्गताः । ऋभवः दीप्ताः । रुद्राः स्तोतारः अन्ये गृणन्त अस्तुवन् । पूर्व्यं पुरातनं इन्द्रम् । रुद्राः रुवन्तः शब्दायमानाः । रुवन्ति उपगायन्ति इति रुद्राः ॥ ४ ॥

## प व इन्द्राय बृहते मरुतो ब्रह्मार्चत । द्यत्रं हनति द्यत्रहा शतकतुर्वज्रेण शतपर्वणा ।।

पुरुमेधाः आत्मीयान् ऋत्विजः आह् । प्रेत्ययमर्चतेत्यनेन सम्बन्धयितव्यः । वः । द्वितीयाबहुवचनमिदं प्रथमाबहुवचनस्य स्थाने द्रष्टव्यम् । यूयम् । इन्द्राय बृहते इन्द्रस्य बृहतोऽर्थाय । हे मरुतः महीया ऋत्विजः । ब्रह्म सोमलक्षणमञ्जम् । प्रार्चत प्रकर्षेण स्तुतेत्यर्थः । स इन्द्रः कीदृशः यस्यार्थाय स्तुमः । उच्यते । यः वृत्रं मेघं हनति हिन्त । वृत्रहा पूर्वकालमपि शत्रूणां हन्ता । शतऋतुः बहुमज्ञः बहुकर्मा वा । कथं पुनर्यो वृत्राणि हिन्त । उच्यते । वज्रेण । कीदृशेन वज्रेण । शतपर्वणा । पर्वशब्देन सन्धिरुच्यते । शतसन्धिना । बहुसन्धिनेत्यर्थः ॥

अस्याः परस्याश्च नृमेघपुरुमेघौ द्वावृषी । प्रार्चत प्रकुरुत इत्यर्थः । वः यूयम् । इन्द्राय बृहते हे मरुतः स्तोतारः । महन् रुवन्तीति मरुतः । ब्रह्म स्तोत्रम् । स्तुतश्च शतक्रतुः शतकर्मा शतप्रज्ञो वा इन्द्रः । वृत्रं शत्रुं युष्माकम् । हनतीति पद्ममळकारान्तम् । वृत्रहा वृत्राणां हन्ता । वन्नेण शतपर्वणा ॥ ९ ॥

### बृहदिन्द्राय गायत मरुतो द्वत्रहन्तमम् । येन ज्योतिरजनयमृतादृधो देवं देवाय जागृवि ॥

मेधातिथिः आत्मीयान् ऋत्विज आह । बृहत् महत् । स्रुष्ट्वित्यर्थः । इन्द्राय गायत उच्चारयत । किं तत् । सामर्थ्यात् स्तुतिरूपम् । हे मरुतः मदीया ऋत्विजः । कीदृशं पुनः स्तुतिरूपमुच्चारयामः । उच्यते । वृत्रहन्तमं अतिशयेन वृत्रस्य हन्तृ । येनासौ स्तुतः वृत्रं हन्तुं शक्तोतीत्यर्थः । येन च ज्योतिरादित्याख्यं अजनयत् आरोपितवानित्यर्थः । हे ऋतावृधः । ऋतो यज्ञः । तं ये वर्धयन्ति ते ऋतावृधः । तेषां सम्बोधनं हे ऋतावृधः । यज्ञस्य वर्धयितारः । उपरि समीपयितार इत्यर्थः । कीदृशं पुनः स्तुतिरूप-मुच्चारयामः । उच्यते । देवं । द्वितीया तृतीयार्थे द्रष्टव्या । देवेन सोमेन संयुक्तम् । कीदृशस्यन्द्रस्यार्थाय । उच्यते । देवाय । दानादिगुणयुक्तस्येन्द्रस्यार्थाय । कीदृशं पुनः स्तुतिरूपमुच्चारयामः । उच्यते । जागृवि अति-प्रीतिकरमित्यर्थः ॥

बृहत् महत् स्तोत्रं बृहदाख्यमेव वा साम । इन्द्राय गायत हे मस्तः स्तोतारः । वृत्रहन्तमं वृत्राणां पापानां अतिशयेन हन्त् । येन साम्ना ज्योतिः यशः अजनयन् । ऋतावृधः यञ्चस्य वर्धयितारः अङ्गिरसः । देवं दीप्तज्योतिषम् । देवाय इन्द्राय । जागृवि प्रबुद्धं अतिरोहितम् ॥ ६ ॥

## इन्द्र क्रतुं न आभर पिता पुत्रेभ्यो यथा । शिक्षा णो अस्मिन् पुरुद्दृत यामनि जीवा ज्योतिरशीमिह ॥

शक्तिरिन्द्रमाह । हे इन्द्र कतुं मज्ञानम् । नः अस्माकम् । आभर आहर । आनयेत्यर्थः । शिक्ष देहि । कथं वा देहि । पिता पुत्रेभ्यो यथा यथा पिता पुत्रेभ्यो ददाति तद्वदित्यर्थः । क पुनर्ददामि । उच्यते । अस्मिन् यामनि । यान्ति देवा यस्मिन् सः यमा यज्ञः । तस्मिन् यामनि । यज्ञे इत्यर्थः । हे पुरुद्धत पुरुमिर्यजमानैः आह्नत । त्वद्त्तया च प्रज्ञया जीवा जीवन्तो वयम् । ज्योतिः ज्ञानं अशीमहि प्राप्नुयामेत्यर्थः ॥

विसष्टः । हे इन्द्र कतुं कर्म प्रज्ञानं वा । नः अस्मभ्यम् । आभर आहर । पिता पुत्रेभ्यः यथा धनम् । शिक्षा देहि नः अस्मभ्यं धनं हे पुरुहूत । अस्मिन् यामिन यज्ञे । जीवा वयम् । ज्योतिः सूर्यम् । अशीमिह प्राप्नुयाम प्रतिदिनम् ॥ ७ ॥

## मा न इन्द्र पराष्ट्रणग्भवा नः सधमाद्ये । त्वं न ऊती त्विमिन्न आप्यं मा न इन्द्र पराष्ट्रणक् ॥

रेफो नाम ऋषिः इन्द्रमाह । मा नः अस्मान् । हे इन्द्र परावृणक् । वृजी वर्जने इत्यस्येदं रूपम् । मा अस्मान् परावर्जीः । भव नः अस्माकम् । सघमाचे इत्येषा सप्तमी प्रथमैकवचनस्य स्थाने द्रष्टव्या । सहभूतानां मदनीयः । किंच त्वं नः अस्माकम् । ऊती अविता रक्षिता तर्पथिता वा । त्वं इत त्वमेव नः आप्यं ज्ञातव्यमित्यर्थः । यतश्चैवमतः पुनरपि ब्रवीमि मा न इन्द्र परावृणक् ॥

रेफः । हे इन्द्र मा परावृणक् मा त्याक्षीः । नः अस्मान् हे इन्द्र । भव नः अस्माकं असाधारणः सधमाधे यज्ञे । त्वं नः ऊती ऊतये रक्षाये भव । त्वमित त्वमेव हि नः आप्यं ज्ञातेयम् । बन्धुः इत्यर्थः । पुनरुक्तिः आदरार्था ॥ ८ ॥

### वयं घ त्वा सुतावन्त आपो न दृक्तवर्हिष: । पवित्रस्य प्रस्रवणेषु दृत्रहन् परि स्तोतार आसते ॥

मेधातिधेरार्षम् । घ इति पदपूरणः । व्या त्वाम् । परि इत्येतत् आसत इत्येतेन सम्बन्धियतव्यम् । कीदृशा वयम् । उच्यते । सुतावन्तः सोममिभवुतवन्तः । कृतसोमाभिषवा इत्यर्थः । न केवलं सुतावन्तः । कृत्तः विश्विश्व आस्तीर्णविद्धिष इत्यर्थः । पर्यास्महे त्वां परिवार्य व्यवतिष्ठामहे । न केवलं वयम् । येऽप्येते मदीया ऋत्विजः पवित्रस्य भवतः इन्द्रस्य स्तोतारः एतेऽपि त्वां हे वृत्रहृन् पर्यासते । कथं पुनः पर्यासते । आपो न । नशब्द उपरिष्ठादुपचारत्वादुपमार्थीयः । आप इव प्रस्रवणेषु । एतदुक्तं भवति । यथा आपः नद्यः निम्नस्थानेषु द्वीपं परिवार्य व्यवतिष्ठन्ते तद्वत् वयं स्तोनतारश्च त्वां परिवार्य व्यवतिष्ठाम इत्यर्थः ॥

मेघातिथिः । वयं सुतवन्तः अभिषुतवन्तः सोमम् । वृक्तविहिषः स्तीर्ण-विहिषः । त्वा त्वां उपगच्छामः इति शेषः । घेति पूरणः । आपो न आप इव प्रवणाः । पवित्रस्य सोमस्य । प्रस्रवणेषु सवनेषु । हे वृत्रहन् स्तोताः इमे पर्यासते स्तोतुं त्वाम् ॥ ९ ॥

# यदिन्द्र नाहुषीष्वाँ ओजो तृम्णं च कृष्टिषु । यद्वा पश्च क्षितीनां द्युम्नमाभर सत्रा विश्वानि पौंस्या ॥

शंयुराह । हे इन्द्र नाहुषीषु । नहुष इति मनुष्यनाम । तेषु भवा नाहुष्यः । मनुष्यजातीयाः । ताश्चावान्तरजातीया अभिषेताः । या यक्ष-रक्षोगन्धर्वादयः तास्च । यत् ओजः बलम् । नृम्णं धनं च । तत् मम शंयोः आभर आनय । न केवलं यक्षरक्षोगन्धर्वादिष्वेव यत् ओजो नृम्णं च तत् आभर । किं तर्हि । कृष्टिषु मनुष्येषु च । रक्षःपिशाचादिषु मनुष्येषु च यद्धनं बलं च तदिप आभर । यद्धा वाशब्दश्चशब्दस्यार्थे । यच्च पञ्च क्षितीनाम् । क्षितय इत्यपि मनुष्यनाम । पञ्च च ते क्षितयश्च । कतमे पुनस्ते । चत्वारो वर्णाः निषादाः पञ्चमः । तेषां क्षितीनां चुम्नं यशः अन्नं वा तत् आभर । न सकृदेव । किं तर्हि । सत्रा । यचपि सत्राशब्दः सत्यनामसु पठितः तथापीह सर्वदाशब्दपर्यायो द्रष्टव्यः । सर्वदा इत्यर्थः । विश्वानि सर्वाणि पौंस्यानि बलानि आभरेत्यर्थः ॥

शंयु:। यत् ओजो बलं हे इन्द्र। नाहुषीषु मानुषीषु। कृष्टिषु प्रजासु विद्यते। आ इति चार्थे। तृम्णं धनं च विद्यते। यद्वा यद्य द्युम्नं अन्नम्। पञ्च पञ्चानाम्। विभक्तेर्लुक्। क्षितीनां जनानाम्। निषादपञ्चमा वर्णाः पञ्च क्षितयः। तदाभर आहर अस्मभ्यम्। सत्रा महान्ति। विश्वानि पौस्यानि वीर्याणि चाहर ॥ १०॥

तृतीये सप्तम्या दशत्या

# कुलमग्रे परीक्षेत ये यातृतः पितृतश्चेति यथोक्तं पुरस्तात् ॥

अग्र इति प्रथममित्यर्थः । कुलं परीक्ष्य प्रथमं पश्चाद्वरस्य ये गुणाः वध्वाश्च । सत्स्वप्युत्तरोत्तरगुणेषु कथं कुलमग्नं प्रधानं स्यादिति । एतच्च प्रयोजनं अग्नग्रहणस्य । कथं पुनस्तत्परीक्ष्यं कुलम् । तदुक्तं पुरस्तादिति । अथ वरगुणा अभिधीयन्ते ॥

कुळशब्देनोभौ वंशौ महापातकादिरहिताविति सिद्धौ। तथापस्मारादिदोष-रहिताविति । कुळमग्रे प्रथमं परीक्षेत । कथम् । ये मातृतः पितृतश्चेति यथोक्तं पुरस्तात् । 'ये मातृतः पितृतश्च दशपुरुषं समनुष्टितविद्यातपोभ्यां पुण्यैश्च कर्मभिर्येषामुभयतो वा ब्राह्मण्यं निनयेयुः पितृतश्चैके ' इति । अग्रेवचनं वधूवर-गुणेभ्यः कुळमेव प्रधानं स्यात् इत्येवमर्थम् । अथ वरगुणमाह ॥ (१)

### बुद्धिमते कन्यां प्रयच्छेत्।।

तत्र<sup>6</sup> बुद्धिमत इति बुद्धिमत्तरायेत्यर्थः । का<sup>7</sup> पुनर्बुद्धिः । यार्थ-दर्शिनी । यो यः शास्त्रवित् तद्वते । एवं वरगुणा १ उक्ताः । कन्या-गुणा वक्तव्याः ॥

<sup>1</sup> Before अग्र इति A. has कुलमग्रे पुरस्तात्. L. has कुलमग्र इति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. T. अग्रग्रहण L. अग्रग्रहणम् .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. पुरस्तात्परीक्षं A. पुण्यनस्तत्त्परीक्षं.

<sup>4</sup> A. L. पुरस्ताचेति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Before तत्र A. has बुद्धिच्छेत . L. has बुद्धिमत इति. L. has तच instead of तत्र.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. बुद्धिमतिशयेत्यर्थः. A. बुद्धिमत्तवायेत्यर्थः

<sup>7</sup> L. 南.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. यार्थादर्शिनी.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A. योबीय: L. T. योऽर्थ:

<sup>!</sup> A. वत्तरगुणा.

अर्थदर्शिनी बुद्धिः । कोऽर्थः । यः शास्त्राविरुद्धः । तद्दते बुद्धिमते कन्यां प्रयच्छेत् । अथ कन्यागुणमाह ॥ (२)

# बुद्धिरूपशीललक्षणसम्पनामरोगामुपयच्छेत ॥

बुद्धिव्याख्याता । रूपमिति। रोचते यद्रूपम्। तत्र हि मनो रमते। तै: लक्षणे: संपन्ना लक्षणसंपन्ना। तामुपयच्छेत । तत्र तु लक्षणबहुत्वात् तस्य शास्त्रस्य दुरवगाहत्वात् तेन आचार्य उद्देशेन स्वयमेव लक्षणोपायं शास्ति।।

बुद्धिरूपशीछलक्षणैर्युक्तां रोगवर्जितां कन्यामुपयच्छेत स्वीकुर्यात्। यत्र स्वमनो रमते तद्रूपम्। लक्षणानां दुरगाहत्वं मत्वा परीक्षान्तरमाह ॥ (३)

# दुर्विज्ञेयानि लक्षणानीति ॥

तत्र दुर्ज्ञेयत्वात् रुक्षणोपायं शास्ति । कः पुनरसावुपायः ॥

लक्षणानि दुर्विर्द्धेयानीति कृत्वा एवं परीक्षेत ॥ (४)

अष्टौ पिण्डान् कृत्वा ऋतमये पथमं जज्ञ ऋते सत्यं प्रतिष्ठितम् । यदियं कुमार्यभिजाता तदियमिह प्रतिपद्यताम् । यत् सत्यं तद्दश्यताम् । इति पिण्डानभिमन्त्रय कुमारीं ब्रूयात् एषामेकं गृहाणेति ।।

¹ Before this A. has बुद्धिरूपलक्षणसेपन्नामुपयच्छेत. A. बुद्धिच्यालाः instead of बुद्धिच्याला. L. does not quote even the Pratika.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> A. T. रवाते लक्षणे: L. रमातै: लक्षणे:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. नामुपायच्छेत.

<sup>4</sup> L. उद्देशत.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Before this A. quotes the whole sutra. L. has दुविज्ञेयानीति.

ऋतमग्र<sup>1</sup> इत्यनेन मन्त्रेण पिण्डानभिमन्त्र्य कुमारीं ब्र्यात्<sup>2</sup> एषामेकं ग्रहाणेति । अथ<sup>3</sup> पिण्डाधिकारे पुनः पिण्डग्रहणं किमर्थम् । कुमार्या<sup>4</sup> अभिमन्त्रणं माभूदिति । कः पुनः प्रसङ्गः । एकवाक्यनिर्देशात् । कुमार्याध्य द्वितीयानिर्देशात् प्रसज्येत<sup>5</sup> । तिन्नवृत्त्यर्थं पिण्डग्रहणं क्रियते<sup>7</sup> । अथ कुतस्ते पिण्डा भवन्तीति उपरिष्टादन्वाचष्टे ॥

क्षेत्रादिभ्योऽष्टभ्यो मृदमाहृत्याष्टौ पिण्डान् कृत्वा 'ऋतमग्रे' इत्यनेन मृत्पिण्डानिभमन्त्र्य कुमारीं ब्रूयात् एषामेकं गृहाणेति । पुनः पिण्डप्रहणं कुमार्या अभिमन्त्रणं मा भूत् । सापि हि द्वितीयानिर्दिष्टा ॥ (५)

क्षेत्राचेदुभयतः सस्याद्गृह्णीयाद्श्ववत्यस्याः प्रजा भविष्यतीति विद्यात् । गोष्ठात् पशुमती । वेदिपुरीषाद्रस्ववर्चस्विनी । अविदासिनो हदात् सर्वसम्पन्ना । देवनात्कितवी । चतुष्पथाद्द्विपत्राजिनी । इरि-णाद्धन्या । इमञ्चानात् पतिन्नी ।।

क्षेत्राचेदुभयतः सस्यात् आहत्य पिण्डं 10 गृहीयात् । अन्नवत्यस्याः प्रजा भविष्यतीति विद्यात् 11 । उभयतः सस्यादिति । एकस्मिन् 12 संवत्सरे

<sup>1</sup> Before this A. has अष्टी पिण्डान कृत्वा. L. has अष्टी पिण्डान कृत्वेति.

² A. झयात .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. अर्थ पिडाधिकारे.

<sup>4</sup> A. L. कुर्यात् :

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. प्रसज्योत.

<sup>6</sup> A. तिन्नश्र्यर्थ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. क्रियते:

<sup>8</sup> A. भवतीति.

<sup>8</sup> Before this A. has क्षेत्राविद्यात L. has क्षेत्राचेदुभयत इति.

<sup>10</sup> A. आहत पिदु.

<sup>11</sup> A has only प्रविद्य स after अन्नवसस्या:

<sup>12</sup> A. सस्यादिकत्यस्मिन.

यत्रोभयं सस्यं निष्पद्यते तदुभयतः सस्यम् । तस्मात् क्षेत्रात् । गोष्ठाचे दाहृतं पिण्डं गृह्णीयात् पशुमत्यस्याः प्रजा भविष्यतीति विद्यात् । विद्यात् । विद्यात् । विद्यात् । विद्यात् । विद्यात् विद्यात् । देवनात् कितवी अस्याः प्रजा भविष्यतीति विद्यात् । देवनात् कितवी अस्याः प्रजा भविष्यतीति विद्यात् । वतुष्पथाचेदाहृतं पिण्डं गृह्णीयात् द्विप्रवाजिनी भवतीति विद्यात् । प्रव्रजत्यन्येः सह तिष्ठतीत्यर्थः । इरिणाचेदाहृतं पिण्डं गृह्णीयात् अधन्या भवतीति विद्यात् । उपरता यस्य ओषधयः । शुष्का इत्यर्थः । तिदिरिणम् । तस्मादिरिणात् स्मशानाचेदाहृतं पिण्डं गृह्णीयात् पति हन्तीति विद्यात् ।

उभयतःसस्यात् क्षेत्रादाहृतं मृत्पिण्डं गृह्णोयात् चेत् अस्याः प्रजा अन्नवती भविष्यतीति विद्याम् । एवमुत्तरत्रापि नेयम् । यदेकस्मिन् संवत्सरे

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. निष्पचतेSभयत: सस्यात् क्षेत्रात्. L. निष्पचते तदुभयत: सस्यात् क्षेत्रात्.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. गोष्ठाचेदाहतं.

<sup>3</sup> A. हदादाहते.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. सर्वसपन्नास्याः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. दोवनात्कितवास्याः

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. चतुष्पथाचेदाहते.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. विप्रवाजिनी.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. प्रवजतप्रन्मे: सह. L. प्रवजतयन्यैः सा सह. T. विविधं प्रवजति अन्यै: सह.

<sup>ै</sup> विद्यात् missing in A.

<sup>10</sup> A. अस्या औषधय: L. अस्या ओषधय:

<sup>11</sup> A. तदिरिण.

<sup>13</sup> A. नमशानाचेदाहृत पिण्डं.

<sup>13</sup> After गृह्णीया and पतिं A has the following repeated:— दधन्या भवतीति उपरता अस्या औषधय: शुष्ठा इत्यर्थः तदिरिणं तस्मादिरिणात् । इमशानाचेदाहृत-पिंडं गृह्णीयात् . It goes on as गृह्णीयात्पतिं L. has only अधन्या भवतीति repeated. A. omits इति विद्यातः

द्विः फलित तदुभयतःसस्यं क्षेत्रम् । अपवृत्ते कर्मणि या वेदिस्तस्याः पुरीषम् । अविदासिह्दो नामाशोष्यं हृदम् । देवनं चूतस्थानम् । यत्रोप्तबीजं न प्ररोहित तिहिरिणम् । द्वौ प्रबजतीति द्विप्रबाजिनी । खैरिणीति यावत् । पतिं हन्तीति पित्वनी । अत्र प्रजास्तुतिनिन्दाद्वारेण सैव स्तुता निन्दिता चेति मन्तव्यम् । उत्तरैस्त्रिभिर्वाक्यैः सैव निन्दाते ॥ (६)

#### इति मञ्बमी खण्डिका

अलंकुत्य कन्यामुदकपूर्वी दद्यादेष ब्राह्मो विवाहः। तस्यां जातो द्वादशावरान द्वादश परान पुनात्युभयतः। ऋत्विजे वितते कर्मणि द्यादलंकृत्य स दैवो दशावरान दश परान पुनात्युभयतः। सह धर्म चरतं इति प्राजापत्योऽष्टावरानष्ट परान पुनात्युभयतः। गोमिथुनं दक्वोपयच्छेत स आर्षः सप्तावरान सप्त परान पुनात्युभयतः। मिथः समयं कृत्वोपयच्छेत स गान्धर्वः। धनेनोपतोष्योपयच्छेत स आसुरः। सुप्तानां प्रमत्तानां वापहरेत् स पैशाचः। हत्वा भित्त्वा च शीर्षाणि क्दतीं क्दद्भो हरेत् स राक्षसः।।

अलंकृत्य कन्यामुदकपूर्व दद्यादित्येवमादयोऽष्टो विवाहा वेदितव्याः । तत्र पूर्वे चत्वारो विवाहाः पूर्वः पूर्वः प्रशस्ताः । उत्तरे तु चत्वारः उत्त-रोत्तरः पापीयांसः । अथ किं सर्वेषां सर्वे भवन्ति आहोस्वित् विनि-

¹ Here there is no Pratika. L. has स्पन्नोडर्थ: before this.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. प्रशस्ते:

<sup>3</sup> This word omitted in all MSS.

<sup>&#</sup>x27; L. अहोस्वित्.

योगोर्ऽप्यस्ति । केषांचित् विनियोगः । पूर्वी तावत् ब्राह्मणस्य । इतरेतरयोः प्रतिप्रहाभावात् । ऋत्विगभावाच । गान्धर्वः क्षित्रयस्य राक्षसध्य । कथं ज्ञायते । युद्धसंयोगात् । गान्धर्वस्य च पुराणे दृष्टत्वात् । आसुरस्तु वैस्त्र्यस्य । कस्मात् । धनसंयोगात् । अन्ये त्रयोऽनियताः । वित्ताभावात् । तेन त्रयाणामपि ते भवन्ति ॥

कन्यामळङ्कृत्य उदकपूर्वो दद्यात् । एष विवाहो ब्राह्ममंज्ञो भवति । तस्यां कन्यायां जातो द्वादशावरानुत्पत्स्यमानान् द्वादश परान् पुनाति उभयतः । मातृतः पितृतश्चेत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि नेयम् । वितते कर्मणीति वैतानिके कर्मणीत्यर्थः । मिथःसमयकरणं नाम त्वं मम भार्या भव अहं तव पुरुषो भवामीत्येवंरूपो विवाहो गान्धवंसं । कन्यापित्रे धनदानेन यो विवाहः स आसुरसं । सुप्तेभ्यः प्रमत्तेभ्योऽनवधानेभ्यः कन्यामपहृत्य यो विवाहः स पिशाचसं कः । युद्धं कृत्वा कन्यामपहृत्य यो विवाहः स राक्षससं कः । एवमेतेऽष्टी विवाहः । तत्र पूर्वेषु चतुर्षु प्रवः प्रशस्तः । उत्तरेषु चतुर्षु उत्तरोत्तरः पापीयान् । तत्र पूर्वो ब्राह्मणस्य । इत्तरयोः प्रतिग्रहाभावात् आर्तिकच्याभावाच । गान्धर्वः क्षत्रियस्य पुराणे दृष्टत्वात् । राक्षसश्च तस्यैव युद्धंसयोगात् । आसुरस्तु वैश्वस्य धनसंयोगात् । इतरे त्रयोऽनियताः । (१)

#### इति षष्टी खण्डिका

¹ Perhaps नियम would be a better word in both the places. See the word अनियत at the end of the commentary on this section.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> All MSS. read केचित .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See note 1 above.

<sup>&#</sup>x27; L. पूर्वी उक्त: तावत्.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. इतरतरयो:. L. omits this word.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. ऋलिगभाबाच.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. गीधर्वा.

# अथ खलूचावचा जनपदधर्मा ग्रामधर्माश्च। तान्विवाहे पतीयात्।

अथशब्दो प्रिकारार्थः । इत उत्तरं यद्वक्ष्यामः तत् सर्वेषां वेदि-तन्यम् । खळशब्दोऽपार्थकः । उच्चावचा इति नानाप्रकाराः । बहव इत्यर्थः । अथ खळ जनपदधर्मा इति वक्तन्ये उच्चावचप्रहणमपार्थकम् । नेत्युच्यते । उच्चावचप्रहणे प्रिक्रयमाणे सर्वे धर्मा प्रामेषु जनपदेषु च ये शक्याः तेषां सर्वेषां समुच्चयः प्रामोति । स चानिष्टः । तेनोच्चावचा नानाप्रकारा एव कियरिचिति । अत उच्चावचप्रहणम् । जनपदा इति च अङ्गा वङ्गा मगधाः कुरवो विदेहाः पाञ्चालाः रहित् च अङ्गा वङ्गा मगधाः तेषु जनपदेषु प्रामेषु च ये धर्माः तान् विवाहे धर्मान् प्रतीयात् । जानीयादित्यर्थः । कुर्यादित्येतदुक्तं भवति । तानिति शक्यमकर्त्तम् । कस्मात् । अधिकृतत्वात् तेषाम् । नेत्युच्यते । प्रामधर्माश्च विवाहे प्रतीयादित्यवमुच्यमाने न जनपदधर्माणां ग प्रामधर्माश्च विवाहे प्रतीयादित्यवमुच्यमाने न जनपदधर्माणां ग प्रामधर्माणां च विधानं स्यादिति । कथं विधानार्थेन लिङ्गासंबन्धो मा भूदिति । अतस्तानी-त्युच्यते । किं सिद्धं मवति । अन्येऽपि धर्माः तानीत्यनेनाकृष्यन्ते । के

<sup>1</sup> Before this A. has अथ खल्द्र. प्रतीयोगात. L. has अथ खल्विति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. उचावंग्रहणे.

<sup>3</sup> This word not in any MSS.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. तेनोचानचा.

⁵ A. इतिश्व.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. अगा.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. पाचालाः

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. only instead of तेषाम्. A. तेषी.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. प्रतीयादित्येनमुच्यमाने. L. प्रतीयादित्यनेनमुच्यमाने.

<sup>10</sup> A. omits न before जनपद्धमणिं.

<sup>11</sup> A. ग्रामधर्माणा.

<sup>12</sup> A. लिगासबघो. L. लिङ्गात संबन्धो.

पुनस्ते धर्माः । कुलधर्माश्च । तान् विवाहे प्रतीयादिति सिद्धं भवति । तेन प्रामधर्माः कुलधर्माश्च विवाहे प्रतीयादित्यर्थः साधितो भवति । विवाहे स्युः । कथं वा अकृत्स्ते विवाहे स्युः । उपनयनादुत्तरकाले विवाहमहणं क्रयते । अथवा विवाहमहणं कुर्वन् तज्ज्ञापयति प्राक् चौळादीनामधिकारोऽनुवर्तत इति । कि पुनरिधकारानुवृत्तो प्रयोजनिमिति । कुलमप्रे परीक्षेतेति योऽयं विशेष उक्तः तस्य सर्वार्थता हिवःकिष्पता भवति । तेन यस्य चौलं करिष्यन् भवति तस्य कुलमप्रे परीक्षेतेत्वेतत् साधितं भवति । एवमुत्तरेषां साधारण्ये तत्प्रयोजनार्थं विवाहमहणम् ॥

अथशब्दोऽधिकारार्थः । यद्वक्ष्यते तिद्वेवाहे वेदितव्यमिति । खलुरनर्थकः । उच्चावचप्रहणं कथम् । एते जनपदधर्मादयो नानाप्रकाराः क्रियेरन् नैकेन कर्त्रा समुचेरिक्तिति । जनपदधर्मा देशधर्माः । ग्रामशब्देन नगरमुच्यते । धर्मशब्दादेव द्वितीयानिर्देशे सित अन्वये सिद्धे तानितिवचनं कुल्धर्मा अपि कार्या इत्येव-मर्थम् । तान् तादृशानित्यर्थः । विवाहाधिकारे पुनर्विवाहप्रहणं कृत्स्ते विवाहे यथा स्युरित्येवमर्थम् । इतरथोपयमनकालादुत्तरकालं विहितत्वादुपयमने न स्युः । उपयमनं नाम कन्यायाः स्वीकरणम् । प्रतीयादिति कुर्यादित्यर्थः ॥ (१)

#### यत्तु समानं तद्वक्ष्यामः ॥

यद्वक्ष्यामः तत्सर्वे समानं वेदितव्यम् । समानं तुल्यं अविसंवादि ।

¹ L. प्रामाः instead of प्रामधर्माः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. उपनयनादुत्तरकाल.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. उपनयेनेतस्युः

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. has before this यत्तु समान तद्वक्ष्यामः L. does not give the pratika.

तिद्दमनारभ्यं सिद्धत्वात् । यथान्यानि कर्माणि उपदेशादेव सर्वत्र समानानि भवन्ति एवमपि सर्वत्र समानं भविष्यति । ब्रवीति । नियमार्थिमदमारभ्यते नान्यदिति । किं पुनः तदन्यदिति । जनपद-धर्मत्वेन च यो धर्मः प्राप्तोति यश्च वक्ष्यमाणस्तयोविकस्पः स्यात् । स मा भूदिति कृत्वा निश्चयः क्रियते । न च भविम्यति विकरूपः । वक्ष्यमाण एव धर्मो भविष्यति । किं कारणम् । शास्त्रविहितत्वात् । नेत्युच्यते । जनपदधर्मा अपि शास्त्रविहिताः । तेन विकरूप उपपद्यते । तस्मान्तियमार्थमारुव्यवम् । कः पुनरसौ धर्मो योऽनिभन्नेतो निवर्यते । यस्मात्तत्र लौकिकेषु सच एव व्यवायो दृष्टः । शास्त्रेषु त्रिरात्रादि-ब्रह्मचर्यं चोपपद्यते । तत् कथं ब्रह्मचर्यं एव नियमः स्यात् । न व्यवाय इत्येतदिदं सूत्रमारभ्यते । अथवा यत्तु समानं तद्वक्ष्याम इत्यारभ्यते । अष्टो विवाहा विहिताः । सर्वेरेतैः कर्मविशेषैः भवितव्यमिति प्राप्तमेव हि उपपन्ना संस्था मवति । एवं प्राप्ते वक्ष्यमाणं तः कर्म सर्वेषु समानमेव ।

t looks more like ए in A. After this word there are two letters before सिद्धत्यात्. The second is ज्य. The first may be read ज्य. These letters not wanted. The only possible word in between is करमात्. What is written is decidedly not this. What is written is a confusion of सनारम्य and अनारक्यन्यं.

<sup>&#</sup>x27; वि looks more like नि in A.

<sup>3</sup> A. व्रवीति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. कि पुन:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. लोकेषु.

<sup>6</sup> A. L. एव repeated unnecessarily after नियम:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. भवन्ति.

<sup>8</sup> A. L. वक्ष्यमाणां.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> L. समानमेवं.

भवति । अथ संख्या किमर्था । दानोपायमात्रे संग्रहानुग्रहो द्रष्टव्यः । फलं वैतद्वा प्रयोजनम् ॥

किमर्थमिदम् । यथा अन्यान्युपदेशादेव सर्वत्र भवन्ति पार्वणादीनि तथेदमिप स्यात् । नियमार्थम् । तिहं जनपदादिधर्माणां वक्ष्यमाणधर्माणां च विरोधे सित वक्ष्यमाणमेव धर्म कुर्यात् । जनपदादिधर्मिमिति यद्दक्ष्यामस्तत् सर्वत्र समानमेवेत्यर्थः । वैदेहेषु सद्य एव व्यवायो दृष्टः । गृह्ये तु ब्रह्मचारिणौ त्रिरात्रं इति ब्रह्मचर्यं विहितम् । तत्र गृह्योक्तमेव कुर्यात् न देशधर्मिमिति सिद्धम् ॥ (२)

पश्चादमेर्द्दपदमभानं प्रतिष्ठाप्योत्तरपुरस्तादुदक्कम्भं समन्वारब्धायां हुत्वा तिष्ठन् प्रत्यङ्ग्रुखः प्राङ्ग्रुख्या आसीनाया गृह्णामि ते सौभगत्वाय हस्तं इत्यङ्गुष्ठमेव गृह्णीयाद्यदि कामयीत पुमांस एव मे पुत्रा जायेरिन्निति ॥

अद्येः पश्चात् दृषदमञ्चानं प्रतिष्ठापयति । तत्राञ्मग्रहणेन कस्य ग्रहणं भवति । अञ्मग्रहणेन उभयोरिष प्रतिष्ठापनं कर्तव्यम् । एवमेके । अन्ये पुनरञ्मग्रहणमञ्चमयीं दृषदमिति ब्रुवन्ति । अस्मिन् पक्षे दृषद एव प्रतिष्ठापनं कर्तव्यं प्रामोति । दृषत्पुत्रकस्यापि तत्र प्रतिष्ठापनं भवति

¹ A. फल.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> After this L has लक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Before this A. has पश्चादमेर्द्रषदमरमानं प्रतिष्ठाय पुत्रा जायेरित्रिति. L. does not give even the pratika.

<sup>&#</sup>x27; A. तत्रारमग्रहणोन.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> After this A. has the word पुत्रस्य; L. पुत्रस्य. Perhaps to read इषद: पुत्रकस्य here.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. प्रतिष्ठापमं. In ति the mark above the line missing.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. ब्रवीति.

<sup>8</sup> A. कर्तव्य.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A. **दष**त्प्रत्रकास्यापि.

मङ्गलार्थत्वात् । यद्युभयोरिप कार्यो द्रषत्पुत्रस्य प्रतिष्ठापनिचन्तायाः किं प्रयोजनम् । यद्यदमप्रहणेन द्रषत्पुत्रो गृद्धते तत्र परिणीयाद्मानमारोह्यतीति व्रद्धिपुत्रेऽप्यारोहणं कर्तव्यम् । अथाद्ममर्यी द्रषदमिति ये वर्णयन्ति तेषां दृषद्येवारोहणं भवति । एतिस्मन् पक्षे अद्मग्रहणमपार्थकम् । कस्मात् । येन नाद्ममय्येव दृषद्भवतीति । नेत्युच्यते । अनद्ममय्यपि विद्यते । तिन्नद्वयर्थे विशेषप्रहणं कियते । आगमस्त्वयमेव । उत्तरपुरस्तात् उद्कुम्भं प्रतिष्ठाप्याग्नेः समन्वारब्धायाम् । समन्वारब्धवत्यामित्यर्थः । हुत्वा तिष्ठन् प्रत्यब्मुख्वः । तिष्ठद्ग्रहणं कुर्वन् ज्ञापयति आसीनेन होमः क्रियत इति । प्रत्यब्मुख्वचनं प्राब्मुख्वातानिवृत्त्यर्थम् । प्राब्मुख्या आसीनायाः । प्राब्मुख्या इति प्राब्मुख्वात्वनं नियमार्थम् । तस्य नित्या इति कर्तृविहित्तत्वात् प्रत्यब्मुखीत्वनिवृत्त्यर्थम् । आसीनाया इति कस्मात् । कथित उत्तरं कर्म तिष्ठन्त्याः स्यात् । तत्राब्गुष्ठप्रहणं हित्ते।

¹ After this A has नवीति extra.

² L. प्रतिष्ठापनं चितायाः

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. परिणीयाश्मारोह्रयतीति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. अथारममयी.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. दषद्वचेवारोहणं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. अनश्ममय्यापि.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. विद्यत.

<sup>\*</sup> After this word there is in A a letter which looks like v.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A. समान्वाञ्चायी.

<sup>10</sup> A. समन्वारंभभवत्यामित्यर्थः. L. समन्वारम्भभवत्यमित्यर्थः

<sup>11</sup> L. तिष्ठन्निति and omits प्रसङ्मुख:

<sup>13</sup> A. L., प्राक्चेष्टतानिशृत्यर्थम्.

<sup>13</sup> A. प्रत्यब्सुखीनिवृत्यर्था. L. प्रत्यब्सुखीनिवृत्यर्थम्.

<sup>14</sup> A. कस्मोत्.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> After this L. has लक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु. A. has ग्रूम्णीिमते हीयादिति कि वाक्यशेषः

<sup>16</sup> A. तत्रीगुष्ठग्रहणं.

अङ्गुष्ठे हस्तं गृह्णीयात् अनेन कामेन । यदि कामयेत पुमांस एव मे पुत्रा जायेरित्रिति । अत्र तु पुमांसग्रहणं अपार्थकं पुत्रशब्देनैव सिद्ध-त्वात् । नेत्युच्यते । पुत्रशब्दोऽयमुभयत्र दृष्टः । पुंसि स्त्रियां च । लोके वक्तारो भवन्ति । एहि पुत्रेति दुहितरम । यथा च मेधातिथिनोक्तं दुहितरम इ उपविश्य पुत्र कस्ते जामातेति । तेनैवं दृष्टत्वात् विशेषणमुप्पद्यते । तस्मात् विशेषण महणं कियते । पुमांसः पुत्रा इति ॥

अग्निप्रतिष्ठापनोत्तरकालं पश्चादानेर्द्धदमश्मानं प्रतिष्ठाप्य उत्तरपूर्वदेशे उदकुम्मं प्रतिष्ठापयेत् । तत आज्यस्य बर्हिषि सादनान्तं कृत्वा समन्वारब्धायां वध्वां इध्माभ्यादानान्तं कृत्वा ततः पूर्वोक्ता आज्याहृतीर्हृत्वा तिष्ठन् प्रस्रब्धाः प्राङ्मुख्या आसीनाया अङ्गुष्ठमेव गृह्णीयात् गृह्णामीत्युक्त्वा पुत्रकामश्चेत् । मन्त्रस्तूत्तरयोरिप हस्तप्रहणयोर्भवत्येवायम् । दषत् प्रसिद्धा । अश्मा तत्पुत्रकः । तत्रोभयोः प्रतिष्ठापनं सिद्धम् । एवं चेत् दोषः । अश्मानमारोह्यति इस्त्र पुत्रकारोहणं स्यात् । तर्हि अश्मप्रहणं तस्य विशेषणं स्यात् दषदमश्मानमिति । अश्ममयीमित्यर्थः । मृन्मय्यपि हि लोके दषद्विद्यते । तर्हि पुत्रकप्रतिष्ठापनं न स्यात् । न । स्यादेव मङ्गल्धार्थत्वात् । दक्षिणतः पत्न्युपविशेत् । उत्तरतः पतिः इति शास्त्रान्तरे दष्टम् । स्रुवेण होमः साधनान्तरानुपदेशात् । एवम्भूतो व्यक्तहोमेत्यनेनेवावस्थाने लिद्धे तिष्ठन् समिधमादध्यात् इत्यत्र तिष्ठद्परहणं कथम् । अन्यत्रासीनस्य कर्माणि स्युरित्येवमर्थम् । तत्रोऽत्रासीनप्राप्तौ तिन्नवृत्यर्थं तिष्ठद्परहणम् । प्रसङ्मुख इति प्राङ्मुखत्वनिनृत्त्यर्थम् । तस्य नित्याः प्राञ्चश्चेषः इत्यनेन

<sup>1</sup> A. has only यदिकामयेत पुमांसरन्निति.

² L. omits g.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. अनर्थकं.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. दुहितर. In हि the mark above the line missing.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. मधातिथितोत्तं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. L. जातेति.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. विशेषग्रहणं.

प्राङ्मुखत्वे सिद्धे प्राङ्मुख्या आसीनाया इति वचनं प्रत्यङ्मुखाधिकारनिवृत्यर्थम् । असीनाया इत्येतत् कथम् । इत उत्तरं वध्वा विहितं कमे तिष्ठन्त्या स्यादित्येव-मर्थम् । उत्तानेनोत्तानं पाणि गृह्णीयात् नीचेन चोत्तानं इति शाखान्तरे दृष्टम् । पुत्रशब्दः पुंसि स्त्रियाञ्च स्मृतौ दृष्टः ।

अकृता वा कृता वापि यं विन्देत् सदद्शात् सुतम् । पौत्री मातामहस्तेन दद्यात् पिण्डं हरेद्धनम् ॥

इति । दौहित्रेण मातामहः पौत्री भवति इत्यर्थः । छोके च दुहितरि पुत्र-शब्दं प्रयुक्षाना दृश्यन्ते एहि पुत्र इति । मन्त्रे च दृश्यते पुमांस्ते पुत्रो जायतां इति । तस्मात् पुमांसः पुत्रा इति विशेषणम् । अथवा

> पुत्राम्नो नरकाद्यस्मात् पितरं त्रायते सुतः । तस्मात् पुत्र इति प्रोक्तः पूर्वमेव स्वयम्भुवा ॥

इति । एवंविधः स पुत्रो जायेत न प्रथमप्रकृतिमात्रं इत्येवमर्थमुभयोर्प्रहणम् ॥ (३)

# अङ्गुलीरेव स्त्रीकामः ॥

अत्रापि अंगुलीषु हस्तं गृह्णाति स्त्रीकामश्चेत् । हस्तग्रहणेन प्रज्ञाप्यमाने मन्त्रस्याधिकारो भवतीति प्रज्ञापितं भवति ॥

एवकारोऽङगुष्ठनिवृत्यर्थः । स्त्रीकामो दुहितृकाम इत्यर्थः ॥ (४)

#### रोमान्ते इस्तं साङ्गुष्टग्रुभयकामः ॥

पुत्रकामः कीकामश्च द्वें ॥

<sup>1</sup> Before this A. has अंगगुलीरेव स्त्रीकामः. L. has अङ्गुलीरेवेति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. गृह्णीति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. L. भवति.

<sup>&#</sup>x27;Before this A. has रौमी ते इस्तं काम: L. has रोमान्त इति. A. reads पुत्रकामाः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. स्त्रीकामश्रेति द्वे.

उभयकामः पुत्रदुहितृकामः अङ्गुष्ठाङ्गुलीभिः सह हस्तं गृह्णीयात्॥ (५)

प्रदक्षिणमग्निमुदकुम्मं च त्रिः परिणयन् जपति—अमोहमस्मि सा त्वं सा त्वमस्यमोहं द्यौरहं पृथिवी त्वं सामाहमृक् त्वं तावेह विवहावहै प्रजां प्रजनयावहें संप्रियौ रोचिष्णू सुमनस्यमानौ जीवेव क्षरदः क्षतं इति ।।

अमोहमस्मीत्येतं मन्त्रम् । उदकुम्भग्रहणं शक्यमकर्तुं यज्ञ-पात्रत्वात् । अकियमाणे हि दोष उपपद्यते । अन्येषां यज्ञपात्राणां बहिः-करणं प्राम्नोति । तत्रैके एविमच्छन्ति । अन्येषां त्वदं प्रयोजनम् । कथम् । विवाहं प्रति यद्विशिष्टमात्रं तस्य बहिःकरणं यथा स्यादिति । किं पुनस्तत् । दृषत् । त्रिः परिणयन् नयतीति विचारयिष्यामः । किं त्रिजेपति । परिणयन्तिति । आहोस्वित् परिणयन् जपतीति । किञ्चातः । यदेताः त्रिजेपति परिणयन्तित्येवं करोति त्रिजेपः सकृत् परिणयन् प्राम्नोति । अथ चेत् परिणयन् त्रिजेपतीति । एवं त्रिः परिणयनम् । । एवमपि सकृन्मन्तः प्राम्नोति । उभयथा च दोषः । एवं तर्हि कथमस्तु त्रिः

A. has प्रदक्षिलमोह etc. The reading should be प्रदक्षिणमिति। अमोह etc. L. omits the whole of it and has instead प्रदक्षिणमिमिति.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Before this, L. has प्रदक्षिणमग्निमिति. A. reads उदकुभग्रहणम् .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. यज्ञापात्रत्वात्.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. प्राप्नोतिः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. and L. विवाहे प्रतिपद्विशिष्टमात्रान्तस्य हविः करणं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. L., ₹9₹.

 $<sup>^7</sup>$  L. अहोस्वित्.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. त्रिजपः

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A., L. परिणयं.

<sup>10</sup> L. omits अथ चेत.

<sup>11</sup> A. परिणयन.

परिणयनं त्रिश्च जपः । कथमेतत् गम्यते । अनेकं तावत् परिणयनं दर्शयति । परिणीय परिणीय<sup>2</sup> इति । यावच्च परिणयनं तावत् जपतीति सिद्धं मवतीति<sup>3</sup> । तस्मात् त्रिश्च परिणयति त्रिश्च जपतीत्येतत् सिद्धम् । कथम् । परिणयनाङ्गत्वाज्जपस्य । तेनात्रापि यावत् प्रदक्षिणं तावजपति ॥

अग्निमुदकुम्मं त्रिः प्रदक्षिणं वधूः स्त्रीः परिणयन् जपित समोहमस्मीति । उदकुम्भप्रहणमन्येषां यज्ञपात्राणां बहिःकरणार्थमित्येके । अन्ये तु विवाहे यदन्यदृष्ठं पात्रं अरुमा तस्यैव बहिःकरणार्थमिति । त्रिर्प्रहणं परिणयनेन सम्बध्यते उत जपेन । यदि पूर्वेण तर्हि सकुज्जपः स्यात् । अथ जपेन तर्हि सकुत् परिणीतिः । पूर्वेणेति बूमः । कुतः परिणीय परिणीयेति तस्य बहुत्वं दिशतम् । जपश्च परिणयाङ्गमिति कृत्वा यावत् परिणयनमावर्तते ।। (६)

#### परिणीय परिणीयाश्मानमारोहयति ।

इममञ्मानमारोहाञ्मेव त्वं स्थिरा भव । सहस्व पृतनायतोऽभितिष्ठ पृतन्यतः ॥

#### इति ॥

परिणीयेत्येतेन मन्त्रेण यत्रावरोहणं भवति । तदुक्तं प्राक् । वीप्साग्रहणं यावत् परिणयनं तावत् यथा स्यादिति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. परिणय L. परिणयं.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. only one परिणीय.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> D. भवति.

<sup>4</sup> A. नात्रापि, L. मात्रापि,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. परिणीणरोहेत्येतेन. There is no pratika here.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. यत्रावरोहणी.

वीप्सावचनं सर्वपरिणयनेष्वश्मानमारोहणं कारियतन्यमित्त्येतदर्थम्। अथास्य कर्मणः कः कर्ता । आचार्यः । कुतः । वक्ष्यति । 'शिरसी उदकुम्भेनाविसच्य' इति । स्वयंकर्तृत्वे सित अवसेचनं कर्तुं न शक्यते । तदसत् । वर एव कर्ता । आचार्येण ह्ययं विसृष्टो विवाहं करोति । उदकुम्भग्रहणन्तु तत्रस्थमुदकुम्भं उक्षयति ।)

# वध्वञ्जलानुपस्तीर्य भ्राता भ्रातस्थानो वा दिर्लाजानावपति ॥

वध्वा अञ्जिलः वध्वञ्जिलः । वध्वञ्जिलः इत्येवं प्राप्ते वध्वोऽञ्जला-विति पठ्यते । तत्रायमपपाठो दृष्टव्यः । छान्दसो वा निर्देशः । वध्वः अञ्जलाविति वा अञ्जक्समासेन वा पाठो दृष्टव्यः । उपस्तीर्याभिघार्ये-त्यर्थः । आता आतृस्थानः । मातुलपुत्रः पितृव्यपुत्रो वा आतृस्थान उच्यते । आतुरभावे आतृस्थानो भवति ।

ततो बध्वश्वलौ उपस्तीर्य वध्वा भ्रात्रादिर्द्विर्लाजानावपति । वरो जाम-दग्न्यश्वेत्रि: । ततः शेषं प्रत्यिभधार्य अवदानं च प्रत्यभिधारयति । एवमव-दायावदाय त्रिभिमन्त्रेर्जुहोति । भ्रातुस्थानः पितृब्यपुत्रो मातुलपुत्रश्च ॥ (८)

¹ Before this A. has वध्वाङ्गलाबुपस्तीर्य भ्राता । अविछिन्दत्यंजलीं हुचेव जुहुयात्. L. has वध्वङ्गलाविति.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. वध्वाज्ञलि:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. वध्वोजलाविति.

<sup>4</sup> A. has an avagraha S mark between # and q.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. निदेश:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. वध्वा जलावितिः

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. अङुक्समासेम.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. भ्रातेति.

<sup>°</sup> L. भ्रातस्थाने.

<sup>10</sup> L. भ्रातु:स्थानो.

### त्रिर्जामदग्रानाम् ॥

यदि जामदमचो वरो भवति तदा त्रिः लाजानावपति॥

पञ्चावित्तनामित्यर्थः ॥ (९)

#### प्रत्यभिघार्य इवि: ॥

तत्र हिवरशब्दं केचिदवदाने कल्पयन्ति । केचित् शेषे कल्प-यन्ति । तत्र शेषे उपपद्यते नावदाने । कुतः । दर्शनात् । किं पुनस्तद्दर्शयति । स्विष्टकृदिति वक्ष्यति । नात्र हर्नीषि प्रत्यभिघार-यति । तत्र हिवरशब्दो वर्तते । तेन शेषस्य प्रथममभिघारणं भवति । पश्चादवदानस्य ॥

हवि:शब्द: शेषे वर्तते । यथा नात्र हवींषीति ॥ (१०)

#### अवत्तश्च ॥

प्रत्यभिघार्य । अवत्तमवदानमित्युच्यते ।।

अवदानिम्दर्थः ॥ (१९)

#### एषोऽवदानधर्मः ॥

- 1 A. and L. have after this तमिति extra.
- <sup>3</sup> A. प्रत्याभिचारयति.
- <sup>8</sup> L. only न instead of तेन.
- <sup>4</sup> L. has after this श्रीलक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु. A 10

तत्र अवदानधर्ममुपजीवन् आचार्य इमां परिभाषामितसृष्टवान् एषोऽवदानधर्म इति । अवदानेन कथमयं धर्मः स्यादिति । कुतः । यथा मध्यात् पूर्वाधांच हिवषोऽवद्यति । अवदानसंपदा जुहुयादिति च । अथाभिघारणप्रत्यभिघारणे कः करोति । अग्रता करोति । करमात् । अधिकृतत्वात् । समानकर्तृवचननिर्देशात् । नेत्युच्यते । यदि हि आता कर्ता स्यात् आतरमधिकृत्य उपस्तरणं चोदयेत् । यस्मादुत्तरकाले आता कर्ता । असावपि नोपपद्यते कर्ता । करमात् । आचार्येणासौ विसर्जितः । एवं ति अपार्यः कर्ता । असावपि नोपपद्यते कर्ता । करमात् । आचार्येणासौ विसर्जितः । एवं ति वर एव कर्तास्तु । वरस्यापि कर्तृत्वं नोपपद्यते । यस्मादुपरिष्टाद्मयं कर्तारं दर्शयति उदकुम्मेनावसिच्येति । स्वयंकर्तृकत्वे । सित अवसेचनं न श्वयते । कर्त्यते । नेत्युच्यते । तत्रोदकुम्भशब्दः कुम्भस्थे उदके वर्तते । तेन तत्रस्थेनोदकेनावसेचनं कर्तव्यम् । तस्मात् वर एव कर्ता भवतित्येतत् सिद्धम् ॥

<sup>1</sup> L. अवदानेनोऽय.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. यदि ह. L. यदि तु.

³ L. भ्रातरसमधिकृत्य.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. चोदये.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. यस्मादुत्तरकालं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. क: extra between भवति and कर्ता.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. aर्त.

<sup>8</sup> A. आचार्येणास्मैः

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. नोपपद्येते.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A. स्वयंकर्तुत्वे.

<sup>11</sup> A. शस्यते.

<sup>1</sup> A. नित्युच्यते.

<sup>18</sup> A. तत्रस्थोदकेनावस्यचनं र्तव्यं.

75

यत्र यत्रावदानमस्ति तत्र तत्रैष धर्मो भवतीस्यर्थः । मध्यात् पूर्वाधांच हिवषोऽत्रवातीस्यादौ । उपस्तरणाभिघारणे कः करोति । भ्राता । कुतः । समानकर्तृत्विषोऽत्रवातीस्यादौ । तद्युक्तम् । यदि ह्यत्र भ्राताऽभिप्रेतः स्यात् वध्वश्वल्यौ भ्रातोपस्तीर्येत्येवावक्ष्यत् । तस्माद्वर एव करोति । यत्तूक्तं समानकर्तृत्व- निर्देशादिति तत्र ब्रूमः । असमानकर्तृकत्वेऽपि हि क्त्वाप्रस्ययो दृश्यते । यथा 'आज्याद्वति द्वत्व। मुख्यं धनं दद्यात् ' इति होमे ब्रह्मा कर्ता । दाने यजमानः । इस्यादिषु पूर्वकालतामात्रमेव विवक्षितम् । तद्वदत्रापि ॥ (१२)

अर्थमणं नु देवं कन्या अग्निमयक्षत स इमां देवो अर्थमा ग्रेतो मुख्रातु नाम्रतः स्वाहा। वरुणं नु देवं कन्या अग्निमयक्षत स इमां देवो वरुणः मेतो मुख्रातु नाम्रतः स्वाहा। पूषणं नु देवं कन्या अग्निमयक्षत स इमां देवः पूषा मेतो मुख्रातु नाम्रतः स्वाहेत्यवि-च्छिन्दत्यञ्जिलं सुचेव जुहुयात्।।

अर्थमणं नु देविमत्येतैर्मन्त्रैः लाजान् जुहोति । कथं जुहोति । अविच्छिन्दत्यञ्जिलि सुचेव जुहुयात् । अथ को जुहोति । वधूः । कथं गम्यते । अविच्छिन्दतीति निर्देशात् । अथ मन्त्राः कस्य भवन्ति । तत्रैके वध्वा एवेच्छिन्ति । कस्मात् । सा जुहोति । मन्त्रलिङ्गदर्शनाच कन्या अग्रिमयक्षतेति । नेत्युच्यते । वध्वा मन्त्रा न भवन्ति । कुतः । अनिध-कारात् । न स्त्री मन्त्रैरिधिकियते । अधिकियते इति ब्रूमः । कथम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> There is no pratika here in A. or L.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. जुहाति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. अविच्छिदत्यज्ञलि.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. जुहुयादिति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. अथ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. एवेच्छसि.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. स्त्रीरधिकियते. A. स्त्रीरधिकियति.

यथा पत्नीवाचनादिषु तत्र वचनात् । इह तु सन्दिग्धत्वात् वरस्यैव मन्त्रा भवन्ति प्राधान्यात् । यच्चोक्तं लिङ्गदर्शनादिति तत् स्वलिङ्गं नोपपद्यते । नासौ कन्याममिदधाति । अन्याः कन्या अभिधीयन्ते । तेन वरस्यैते मन्त्रा भवन्तीति । लिङ्गदर्शनाच्च पश्यामो यथा वरस्यैते मन्त्रा भवन्तीति । किं तर्हि दर्शनम् । एतन्मन्त्रनिर्देशः । स इमां देवो वरुण इति । यदि वध्वा मन्त्रा भवन्तीति स इमां देव इति लिङ्गदर्शनं नोपपद्यते । तस्मात् वरस्यैते मन्त्रा भवन्तीत्येतत् सिद्धम् ॥

को जुहोति । वधूः । कुतः । अविच्छिन्दस्यञ्जिमिति स्त्रीछिङ्गनिर्देशात । कस्यैते मन्त्राः । वध्वाः । कुतः । सा हि जुहोति । मन्त्रिछङ्गात् कन्या अग्निमयक्षतेति । तदसत् । न हि स्त्रीणां मन्त्रेष्विधकारोऽस्ति । ननु कथं पत्नीवाचने । तत्र वचनमस्ति । अत्र तु सन्दिग्धम् । तस्मात् वरस्य मन्त्राः । मन्त्रिछङ्गाद्य । स इमां देव इति हि परोक्षनिर्देशः । यदि हि वध्वाः स्युः स इमां देव इति न स्यात् । यत्तूक्तं सा हि जुहोतीति तत्र ब्रूमः । अन्यस्यापि मन्त्रो दृश्यते । अध्वर्युर्जुहोति । होता वषद्करोति । यत्तूक्तं मन्त्रिछङ्गादिति तत्र ब्रूमः । न ह्यत्रेयं कन्याभिधीयते । अन्या एव तु कन्याः । यदीयमभिधीयते बहुवचनं नोपप्यते । तथाभृतश्च प्रस्यः । तस्मात् वरस्येति सिद्धम् ॥ (१३)

# अपरिणीय श्रूर्पपुटेनाभ्यात्मं तूर्णी चतुर्थम् ॥

चोदितकयः प्राप्तः । चोदनासामर्थ्यात् । अश्मारोहणस्य व्यवधानोपदेशात् । तस्मादव्यवहितानां प्रयोगः प्राप्तः । तेन व्यवधानप्रयोगदर्शनार्थं अयमेव परिणयनग्रहणं कल्पयन्ति । तूष्णीं परिणीय भवन्ति । एतत् सिद्धं भवति । एवमपरिणीयग्रहणं कल्पयन्ति । तूष्णीं ग्रहणं तृष्णीं होमधर्म-

¹ A. शप्त: instead of प्राप्त:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A., L. व्यवधान उपदेशात्.

प्राप्त्यर्थम् । चतुर्थप्रहणं परिसंरव्यानार्थम् । शेषात् स्विष्टकृत् इति स्विष्टकृष्तिवृत्त्यर्थे चतुर्थप्रहणम् । एवमपरे कल्पयन्ति । अस्यार्थे एवं वर्णयतां ।
त्रीण्येव परिणयनानि भवन्ति । त्रिः परिणयं जपतीति चोदनासामर्थ्यात् ।
अयमेव चागमः । एवमनेकार्थविचारणायामुत्तम आगमपक्षो वेदितव्यः ॥

अप्राप्तनिषेधः किमर्थः। चतुर्थहोमं कृत्वा कथममन्त्रकं परिणयनं स्यादित्येवमर्थमित्येके। अन्ये तु त्रीणि परिणयनान्यानन्तर्येणोक्तानि। तत्र त्रयो होमाः। तत्र पूर्वं पूर्वं परिणयनं कृत्वा पश्चात् होमः स्यादिति ज्ञापितिमिति। राप्पुटः कोणः। तूष्णींवचनं प्रजापितज्ञापनार्थम्। चतुर्थ- प्रहणं कथम्। एतस्य द्रव्यस्य स्विष्टकृतं न स्यात्। स एव च कर्ता यथा स्यादिति। तेन वधूर्जुहोति॥ (१४)

# ओप्योप्य हैके छाजान् परिणयन्ति तथोत्तमे आहुती न सन्निपततः ॥

एके आचार्या ओप्योप्य लाजान् परिणयनिमच्छन्ति । हकारोऽ-भिमतपक्षज्ञापनार्थः । अयमस्याभिमतः पक्ष आचार्यस्य । द्वितीयोपदेशात दुर्बलत्वं मा भृत् । तुल्यबलत्वे विकल्पः सिद्धो भवति । तथोत्तमे आहुती न संनिपततः । तथा सित क्रियायामुत्तमयोराहुत्योः सन्निपातो न भवति ।

<sup>1</sup> A. एवं तु वर्णयतां.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Here L. has श्रीलक्ष्मीनारायणाय नम: । वेदार्थस्य प्रकाशेन तमो हार्द निवारयन् । पुमर्थाश्वतुरो देवादिवातीर्थमहेश्वरः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Devasvāmin and Haradatta takes this part as a separate sūtra and all MSS. read so. But since the sūtra numbering follows the Bibliotheca Indica Edition, the entire sūtra is printed as one.

यद्येवं वचनमपार्थकम् । नैवोत्तमयोराहुत्योः सन्निपातोऽस्ति । तच्चैके प्रशं-सायां इमां मन्यन्ते । यस्मादुत्तमयोराहुत्योः सन्निपातो न भवति तस्माद्यं पक्षः कर्तव्य इति । अन्ये पुनर्निन्दां मन्यन्ते । तेन नायं पक्षः कर्तव्य इति । तदिदमुभयं नोपपद्यते । किमर्थं तर्हीदमारभ्यते । तथा कर्तव्यं परिणयनं यथोत्तमयोराहुत्योः सन्निपातो न भवति । कथं वा प्राम्नोति । इह प्रागुक्तं अपरिणीयेति । तदन्यार्थम् । कृतं सत् इह दोषमुत्पादयति । तत् को दोषः । परिणयनमक्रत्वा चतुर्थो होमः कर्तव्यः ॥

अभिमतार्थज्ञापनार्थो हशब्दः । एके छाजानोप्योप्य पश्चात्परिणयन्ति । किमिति । तथा सत्युत्तमे आहुती न संनिपतत इति कृत्वा । पूर्विस्मस्तु पक्षे उत्तमे आहुती संनिपततः । कोऽयं संनिपातो नाम । यदि पूर्वाहुतिशिरिस प्रक्षेपः । न ति किचदंप्यसाविष्यते । कि पुनः पूर्विस्मन्पक्षे । अथानन्तरम् । न ति विद्या । पार्वणादौ दष्टत्वात् । तस्मादयमर्थः । यथोत्तमे आहुती न संनिपततस्तथा कर्तव्यम् । उत्तमयोराहुत्योर्मध्ये परिणयनं कर्तव्यमित्यर्थः । कथं वा न स्यात् । अपरिणीय शूर्पपुटेनाभ्यात्मिति । अन्यार्थं कृतमपीह मध्ये परिणयनं निवर्तयेत् । अथवा पूर्विस्मन्पक्षे उत्तमे संनिपततः । अत्र तु न संनिपतत इति वदन्नपरिणीयवचनं चतुर्थपरिणयनार्थमित्यस्मिन्नपि पक्षे पूर्व परिणयनं कृत्वा पश्चाद्धोमो न चानन्तर्येण होम इति ज्ञापयति । यदि त्वानन्तर्येण होमः स्यात्सर्वासामेव संनिपातादुत्तमयोराहुत्योः पूर्विस्मन्पक्षे संनिपात इति नोपपयते ॥

#### अथास्यै शिखे विम्रुश्चति यदि कृते भवतः ॥

<sup>1</sup> L. तत्रैके.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. नत्विद्मुतयत्रौपपचते. L. ननु इद्मुभयं नोपपचते.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. कथे वा न प्राप्नोति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. तदल्पार्थ कृतं सन्. L. तद्द्रव्यार्थं कृतं सन्त.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. omits तत्. A has only त् instead of तत

अथशब्दः अनन्तरार्थः । एतस्मिन्नन्तरार्छे स्विष्टकृन्मा भूदिति । अस्यै इति किमर्थम् । अथ शिखे विमुञ्जतीत्येवमुच्यमाने उभयोः शिखा- विमोकः स्यादिति स माभूदिति अस्यै इत्युच्यते । यदि कृते भवतः । यदि जनपदधर्मत्वेन वा श्रामधर्मत्वेन वा कृते भवतः । अथ विमोको भवति ॥

कीहरो पुनः शिखे ॥

अथशब्द इदानीं स्विष्टकुनिवृत्यर्थः। अस्यै इति वरस्य निवृत्यर्थः। यदीत्यनित्ये। देशधर्मादिना यदि कृते भवतः॥ (१६) के कृते भवत इत्याह ॥

जर्णास्तुके केशपक्षयोर्षेद्धे भवतः प्र त्वा मुश्चामि वरुणस्य पाशात् इति ॥

तयोर्विमोको भवति । प्र त्वा मुझामीत्येताभ्यां ऋग्भ्यां दक्षिणे पूर्वया ॥

प्र त्वा मुञ्जामीति दक्षिणां शिखां विमुञ्जति ॥ (१७)

#### उत्तरामुत्तरया ॥

उत्तरे पक्षे उत्तरया ॥

प्रेतो मुश्चामि इत्युत्तरां शिखां विमुश्चति । वरस्य तु शिखे तूर्णी विमुश्चति ॥ (१८)

<sup>1</sup> A. अनन्तरायामर्थः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A., L. इत्युच्यमाने.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. जवयदधर्मत्वेन.

L. omits at in both cases.

अथैनामपराजितायां दिशि सप्तपदान्यभ्युत्क्रामयित इषे एकपदी ऊर्जे द्विपदी रायस्पोषाय त्रिपदी मायोभन्याय चतुष्पदी प्रजाभ्यः पञ्चपदी ऋतुभ्यः षट्पदी सखा सप्तपदी भव सा मामनुब्रता भव पुत्रान्विन्दावहे बहूंस्ते सन्तु जरदष्ट्य इति ।।

अथैनामपराजितायां विशि सप्त पदान्यभ्युत्कामयति । इष एक-पदीत्येतैर्मन्त्रेः । अथशब्दः पूर्वेण व्याख्यातः । अथात्र संशयः । किमे-तावानेवायं मन्त्रः । आहोस्वित् अन्योऽप्यस्ति इति । कुतः पुनः संशयः । साकाङ्क्षत्वात् । इष एकपदीति साकाङ्क्षोऽयं मन्त्रः । एतावत्तावद्भवितव्यम् । कस्मात् । अशेषानुपदेशात् । नेत्युच्यते । य' उपदिष्टः शेषः उत्तमेन मन्त्रेण स इहानुपपद्यते । तत्रोपदिष्टः कथिमहानुक्रप्यते । उच्यते । यथाग्निहोत्रे प्राश्नामीति पुरस्तादुक्तं उपरिष्टात् भवति तेन यथा तत्रानुकर्षो भवति एवमिहापि अनुकर्षो भविष्यति । तदेतन्नोपपद्यते । पुरस्तादुक्तं उपरिष्टाद्वति । तदेतन्नोपपद्यते । पुरस्तादुक्तं उपरिष्टाद्वति । उपरिष्टात्

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. अथैनामशपजितायां.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. किमेतावानवायं.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. अहोस्विदन्त्योऽप्यस्ति. A. आहोस्विदत्योऽप्यस्ति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. साकंक्षत्वात्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. साकांक्षो मन्त्र:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. एतावताद्भवितव्यम्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> य omitted in L.

<sup>8 2;</sup> not at all clear in A. Looks more like 9:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. भयति•

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A. पथ.

<sup>&</sup>quot; L. तथानुत्कर्षो. A. तत्रानुत्कर्षो.

<sup>12</sup> A. L. अनुत्कर्षी.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> A. उपरिष्टाद्भावति•

विधीयमानः ' पुरस्तान भवति । नेत्युच्यते । शास्त्रान्तरेऽप्युपरिष्टादप्या-न्नातः पुरस्तात् भवति । यथा घृताचीनाम्ना प्रियेण प्रिये सदिस सीदेति यथोपरिष्टान्मन्त्रो दृष्टः । जुह्वादिषु च प्राणाय त्वेत्येवमादिषु उल्लिखामीति उपरिष्टादाम्नातः पुरस्ताद्भवति । एवमिहापि । नेत्युच्यते । इह याजुषाणां मन्त्राणां अनुकर्षो मवति । समासः ऋचः संपद्यते । सप्तपदी भवेति सामादिना मन्त्रेणानुकृष्यमाणेन ऋचामनुकर्षः कृतो भवति । नेत्युच्यते । तस्मिन् सन्दिग्धे ऐतरेयिणां वचनमार्व्धम् । भवादिषु सर्वत्र समानम् । तेनेहाप्यनुषद्ग एावाध्यवसीयते । तेनास्माकमप्यनुकर्षो भवति ॥

अथशब्दः पूर्वेण तुल्यः । एनां वधूम् । अपराजिता प्रागुदीची । तत्र सप्तपदान्यभ्युत्कामयति वधूं सप्तिभर्मन्त्रैः । वाक्यस्य साकाङ्क्षत्वात् भवादेश्च योग्यत्वात् सिन्निहितत्वाच प्रत्येकं सम्बध्यते । यथा रहस्ये उल्लिखामीति शब्दः 'प्राणाय त्वापानाय त्वा व्यानाय त्वोल्लिखामि' इत्यन्त्ये वाक्ये पिठतोऽपि पूर्वत्रापि सम्बध्यते तहदत्रापि । ऐत्तरियिभिरप्युक्तं—'भवादिषु सर्वत्र समानम्' इति । तेन इष एकपदी भव । सा मामनुव्रता भव इति सर्वत्र सम्बन्धनीयम् ॥ (१९)

#### उभयो: सन्निधाय शिरसी उद्कुम्भेनावसिच्य ॥

- ¹ A. विधीययान:
- <sup>2</sup> L. घृचीनाम्रा.
- <sup>8</sup> A. L. नाम्रा extra after this word.
- <sup>4</sup> A. मन्त्राणी.
- <sup>5</sup> A. अनुत्कषे L. अनुत्कर्षोः
- 6 L. संपद्यंते.
- <sup>7</sup> L. सामादिनां.
- <sup>8</sup> L. समास:
- <sup>8</sup> Here L. has श्रीलक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु. A 11

उद्कुम्भस्थेन उदकेनासेचनं कर्तव्यम् । तत्रावसेचनं कृत्वा एतस्मिन अन्तराले स्विष्टकद्भवतीति ॥

सप्तमे पदे अभ्युत्त्रामिते तत्रस्थ एवोभयो: शिरसी सन्निधाय केनचिददकुम्भमानाय्य तत्रस्थेनोदकेन शिरसी अवसिञ्चति। अधाज्येन स्वष्टकृतं जहोति ॥ (20)

### ब्राह्मण्याश्र रुद्धाया जीवपत्न्या जीवप्रजाया अगार एतां रात्रि वसेत् ॥

ब्राह्मणी या जीवपतिर्भवति जीवप्रजा च या भवति तस्या एवं ठक्षणाया ब्राह्मण्या अगारे एतामनन्तरां रात्रिं प्रतिश्रयेत् । तत्र प्रतिश्र-यणे सत्ययं विशेषः । किमुक्तं भवति । देशान्तरे यदा विवाहः तदा प्रतिश्रयणविधिरयं भवति । किमर्थं स्त्री विशेष्यते न पुरुष इति । पुरुषस्य बहुभार्यत्वात् तस्य काचिन्मृतप्रजा भविष्यति । तस्या अगारे मा भूदिति अत्र स्त्रीविशेषणं कियते ॥

प्रामान्तरगमने यद्यन्तरा वसतिः स्यात् तदा एवंगुणयुक्तायाः ब्राह्मण्या गृहेऽनन्तरां रात्रिं वसेत्। वसितं कुर्यादिसर्थः। स्वप्रामे विवाहश्चेनायं विधि: ॥ (२१)

### ध्रुवमरुन्धर्ती सप्त ऋषीनिति दृष्ट्या वाचं विस्रजेत जीवपत्नी प्रजां विन्देय इति ॥

<sup>1</sup> A. उदकेनात्सेचनं.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. ब्राणी.

<sup>3</sup> A. जीवपतिभीवतिभीवति.

जीवपत्नीत्यनेन मन्त्रेण वाग्विसर्गविधानात् वाङ्नियमोऽस्ति । कस्य पुनर्यं वाग्विसर्गो भवति । उच्यते । वध्वाः । कुतः । मन्त्रलिङ्गात् ॥

समाप्ते होमे रात्रौ ध्रुवादीन् दृष्ट्वा वाचं विसृजेत 'जीवपत्नीम्' इति मन्त्रेण । इदानीं वाग्विसर्जनविधानात् होमादारम्य एतावन्तं काछं वाचो नियम हित गम्यते । कस्यायं वाग्विसर्गः । वध्वाः । कुतः । मन्त्रिष्टङ्गात् । तथा हि । जीवः पतिर्यस्याः सा जीवपत्नी । जीव इति कर्तरि पचाद्यच् । 'पत्युनीं यज्ञसंयोगे ' [पा. ४. १. ३३] 'विभाषा सपूर्वस्य ' [पा. ४. १. ३४] इति क्रीप्प्रस्यो नश्चान्तादेशः ॥ (२२)

इति सप्तमः खण्डः

# प्रयाण उपपद्यमाने पूषा त्वेतो नयतु इस्तग्रह्म इति यानमारोहयेत् ।।

प्रयाण उपपद्यमाने इति कस्मात् । पूषा त्वेतो नयतु हस्तगृह्य इति यानमारोहयेदित्येवमुच्यमाने त्वहरहर्यानारोहणं प्राप्नोति । एवमपि उपपद्यमानग्रहणं अपार्थकम् । इदमपि वक्तव्यम् । इतरथा हि प्रयाणे यानमेव नित्यं स्यात् । तत्र यानं नाम चक्रीवच्छकटादिकं उच्यते । उपपद्यमाने याने अनेन मन्त्रेणारोहयेत् । असति यानेऽन्यत्रायं मन्त्रो न भवति । अन्येनापि नयनं भवतीत्येतच्च ज्ञापितं भवति ॥

¹ A. L. उपपद्मानाग्रहणं.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. L. इदकमपि.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. चक्रवशाछोदिष्कं.

<sup>&#</sup>x27; A. विद्यतेन. L. विद्युत्तेन.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. repeats याने.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. त्रोमं•

विवाहहोमानन्तरं खगृहं गन्तव्यम् । तत्र यदि प्रामान्तरे गृहं स्यात् तथा सित तत्र प्रयाणे यदि यानमुपपद्यते तथा सत्युपपद्यमाने याने यान-मारोहयेत् वधूं मन्त्रेण । तेन प्रयाणे यानस्यानियमः । यानादन्येन शिक्षिकादिना प्रयाणे च न भवति मन्त्रः । खप्रामविवाहपक्षे खगृहगमने नायं विधिः ॥ (१)

### अञ्चन्वतीरीयते संरभध्वं इत्यर्द्धर्चेन नावमारोहयेत् ॥

अर्धर्चग्रहणं ऋङ्निवृत्त्यर्थम् ॥

यद्यन्तरा नात्र्या नदी स्यात तदानेनार्द्धचेंन नावमारोहयेत्। वधूमिति शेषः॥ (२)

# उत्तरेणोत्क्रमयेत् ॥

उत्तरेणार्धर्चेन उत्क्रमयेत् । तत्र चोत्क्रमयेत् उत्तारयेद्वा ॥

उत्तरेणार्द्वचेन अत्राजगाम इलर्द्धचेन बधूमुदकादुत्तारयेत् ॥ (३)

#### जीवं रुद्नतीति रुद्त्याम् ॥

जपेत्॥

नीयमाना वधूः यदि रोदिति बन्धुवियोगात् तदा एतां जपेत्। अयं विधिः स्वग्रामेऽपि भवत्यविशेषात् ॥ (४)

#### विवाहाग्रिमयतोऽजस्त्रं नयन्ति ॥

<sup>1</sup> A. तचोत्क्रमयेत्. L. तत्रोत्क्रमयेत्.

<sup>&#</sup>x27; A. उन्मरयेत् द्वा. L. उत्तारयेत् (वा omitted).

विवाहामिग्रहणं अन्यस्यामेनयनं माभूदिति । अजस्रग्रहणं किमर्थम् । प्रत्यक्षनयनार्थम् । ननु अभिग्रब्दादेवायमर्थः सिद्धः । एवं सिद्धे यदजस्रग्रहणं करोति तज्ज्ञापयित अरणिमन्वं माभूदिति । अविधाना-दरण्योः । कुतः प्रसङ्गः । अत एवाजस्रग्रहणं क्रियते अरणिमानयं मवतीति । तथा सत्यप्रत्यक्षस्य नयनं स्यात् । तन्मा भूत् इति कृत्वा यत्नः क्रियते । अरण्योश्य शास्त्रान्तरे दृष्टत्वात् । पुंसवनाद्येकेषां जातकर्माद्यपरे-षाम् । उक्तं च प्राक्—शास्त्रान्तरदृष्टानामप्रतिषिद्धानां विधीनामिह प्रामाण्यम्—इति । अतः अरण्योरध्यवसायनं स्यादीदृग्यत्नात् । तेनैवं ब्रुवता एकस्मिन्नेवामौ सर्वाणि कर्माणि भवन्तीति यदुक्तं प्राक् तत् सिद्धम् ॥

विवाहाग्निग्रहणं अग्निविशेषनियमाभावशङ्कानिवृत्यर्थम् । अजस्त्रग्रहणं घ्रिय-माणस्य नयनार्थम् । तेनान्यत्र प्रयाणे समारोपणं कृत्वा नयनं गम्यते । अयञ्च विधिः स्वग्रामेऽपि भवत्यविशेषात् ॥ (५)

### कल्याणेषु देशद्वक्षचतुष्पथेषु मा विदन् परिपन्थिनः इति जपेत् ॥

तत्र कल्याणा इति शोभनाः प्रशस्ताः प्रकाशादित्यर्थः । तेषु कल्याणेषु देशादिषु एषा ऋग्भवति । नन्वन्येषामियं ऋक् भये दृष्टा । इह भयं नोपपद्यते । नेत्युच्यते । इहापि भयमस्ति । कथम् ।

¹ L. नयनं तु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. स व.

³ A. यदस्रग्रहणं.

<sup>&#</sup>x27; A. अरणीमानयं.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. तत्रन्येतन्येषां नियम.

<sup>·</sup> A. 宏 L. omits 表示。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. उभये.

एतेषु देशेषु कल्याणेषु गन्धर्वाप्सरसः सन्ति । न तयोः दम्पत्योः लभ्यन्ते । तेन तयोरपीदं भयस्थानं भवति । तस्मादत्रापि भये एवैषा ऋक् प्रयुज्यते ।।

कल्याणेषु विवाहादिशोभनेषु देशवृक्षचतुष्पथेषु एतां जपेत् ॥ (६)

# वासे वासे सुमङ्गलीरियं वधूः इतीक्षकानीक्षेत ॥

वासे वासे इति वसतौ वसतौ इत्यर्थः । ये ईक्षका भवन्ति तान् अनेन मन्त्रेणे ईक्षेत "सुमङ्गलीरिति । तत्र वासे "इति नियमार्थमारभ्यते । कः पुनर्नियमः । कथं वासे वासे एवेक्षणं स्यादिति । अन्यत्र ये ईक्षकाः तेषामीक्षणं मा भूदिति ॥

वसतौ वसतौ ईक्षकाः सन्ति चेत् तानेतया ईक्षेत । वासादन्यत्रेक्षणे न मन्त्रः । वीप्सावचनं प्रतिवसतौ मन्त्रप्राप्यर्थम् ॥ (७)

### इह नियं नजया ते समृध्यतामिति गृहं मवेशयेत् ॥

¹ L. omits देदेषु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. सन्तिति.

<sup>3</sup> L. छुभ्यन्ति. A. रूभ्यन्ति.

¹ L. omits भय.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. L. एवैता.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. ऋच:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. त्रयुज्यन्ते.

<sup>ै</sup> तान् not in the MSS.; inserted by me.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. L. ईक्षते.

<sup>10</sup> A. सुमंगलीरितिति.

<sup>11</sup> L. वासो.

#### इह प्रियमित्यनेन मन्त्रेण गृहं प्रवेशयेदिति ॥

अनया वधूं गृहं प्रवेशयेत्। इदमादयो विधयः स्वप्रामेऽपि विवाहे भवन्ति ॥ (८)

विवाहामिम्रपसमाधाय पश्चादस्यानडुहं चर्मास्तीर्य प्राग्यीव-मृत्तरलोम तिस्मिन उपविष्टायां समन्वारच्धायां आ नः प्रजां जनयतु प्रजापितः इति चतस्यिभः प्रत्यृचं हुत्वा समझन्तु विश्वेदेवाः इति द्धाः प्राक्ष्य प्रतिष्रयच्छेदाज्यशेषेण वानिक्त हृदये ।।

तत्र विवाहाग्रिग्रहणं न कर्तव्यम् । कस्मात् । अधिकृतत्वात् । अत एव कर्तव्यम् । नयने अधिकृतत्वात् । होमे यः कश्चनाग्निः प्रसज्येत स मा प्रसाङ्क्षीदिति विवाहाग्निग्रहणं कियते । उपसमाधायेति न वक्तव्यं सिद्धत्वात् । तत्र कियते चर्मास्तरणकालोपदेशार्थम् । अथवा एककर्त्रथम् । तेन किं सिद्धं भवति । अन्यत्रान्योऽप्युपसमाधानं करोति । न विवाहे उपसमाधानं अन्यः करोतीति । पश्चादित्यग्नेर्देशः । प्रत्यगित्यर्थः । अस्याग्नेः । आनडुहं इति चर्मविशेषणं कियते । प्राक् चास्य ग्रीवा भवति । कर्ष्वं लोमानि च भवन्ति । तस्मिन् उपविष्टायामिति । तस्मिन्निति न

<sup>1</sup> A. प्रवेशयति.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. नयनेयधिकृतत्वात्. Between य and धि there is a curved stroke which looks like a half त.

<sup>3</sup> A., L. समाप्यसाकांक्षादिति.

<sup>4</sup> A. चर्मास्तरणं कालोपदेशार्थम् .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. करोतिति.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. आनडुहमिमिति.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. च omitted.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. उपविष्टायति.

वक्तव्यम् । अधिकृतत्वात् । तस्मिन्निति यदि नोच्यते न चात्रोपवेशनं स्यात । तस्माद्रक्तव्यम् । समन्वारब्धायाम् । समन्वारब्धवत्यामित्यर्थः । आ नः प्रजां जनयतु प्रजापितः इति चतस्रभिः ऋभिः । प्रत्यृचं होमो भवति । तत्र प्रत्युचग्रहणमपार्थकम् । यथा धाता ददातु इत्यत्र प्रत्युचं होमो भवति असति प्रत्यचग्रहणे एवमिहापि भविष्यति । तस्मात् प्रत्यचग्रहणं न भवति । उच्यते । कर्तव्यम् । इह एते होममन्त्राः कर्मकरणाः । कर्मकरणत्वात स्वाहाकारान्तता इति । यत्र प्रत्यृचग्रहणं नास्ति तत्र च स्वाहाकारान्ते होमः कर्तव्यः । तेन कचिदुदेशेन होमः स्यादिति नैवास्ते । तत्र तु वचनम् । तत्परीक्षा क्रियये 1 समञ्जन्तु विश्वे देवा इति दघ्नः प्राप्त्य प्रतिप्रयच्छेत् । तत्र संशयः । किमयं प्राशनमन्त्रः । आहोस्वित्प्रयच्छनमन्त्र इति । उच्यते । उभयार्थः । यद्यभयार्थः अभ्यासः प्राप्नोति । उच्यते । न भवत्यभ्यासः। कस्मात् । उभयलिङ्गत्वात् <sup>8</sup> मन्त्रस्य । यथा द्वयोरभिमर्शनमन्त्रः <sup>8</sup> सकृदेव प्रयुक्तः सन्तुभयार्थो भवति तद्वद्यमपीति । स्वयं प्राश्य पश्चात् प्राशनार्थं तस्याः प्रयच्छति । आज्यशेषेण वानक्ति हृदये । अथवाज्यशेषेण हृदये अनक्ति । न पूर्व करोति । द्वे हृदये अनक्ति । आत्मनश्च तस्याश्च । अनेनैः मन्त्रेण । अपरे आज्यशेषेण वानक्ति हृदये इति वाशब्दं चार्थे 10 वर्णयन्ति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. समन्वारब्धायामिति.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. जनयतु प्रजापतिः omitted.

<sup>8</sup> A., L. have न before this word.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. has here श्रीलक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. omits विश्वे देवाः

<sup>6</sup> A. has only समज्जतु प्रयच्छेत्.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. अ not at all legible. Looks more like ज्य.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. has 3 before this word.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A. यथा भार्ययोरभिमर्शनमन्त्र: L. यथाहार्ययोरभिमर्शनमन्त्र:

<sup>10</sup> A., L. have अथवाशब्द: चार्थी.

अग्निप्रणयनान्तं कृत्वाग्निमुपसमादधाति । सिमधः प्रक्षिप्य प्रज्वलयती-र्ख्यः । ततः पश्चादस्यानडुहं चर्मास्तृणाति । प्राग्पीवमुत्तरलोम ऊर्द्बुलोम L ततोऽन्वाधानाद्याज्यस्य बर्हिषि सादनान्तं कृत्वा तस्मिन् चर्मण्युपविष्टायां समन्वारब्धायां वध्वां इध्माधानाद्याज्यभागान्तं कृत्वा आ नः प्रजां इति चतसभि: प्रत्युचं हुत्वा ततः समझन्तु इत्युचा दघ्न एकदेशं खयं प्राश्य वध्वे प्राज्ञनार्थे शिष्टं दिध प्रयच्छेत्। सा तु तूष्णीं प्राश्नाति। सकृत् प्रयुक्तस्य मन्त्रस्य उभयप्राशनार्थत्वात् । उभयार्थत्वं नौ इति द्विवचनात् । आज्यशेषेण् वा उभयोह्नेदये अनिक तेनैव मन्त्रेण । हृदये अत ऊर्ध्व इति विवृत्या पाठ: कार्य: प्रगृह्यत्वात् । ततः स्विष्टकृदादि समापयेत् । विवाहाग्निप्रहणं अन्यनिवृत्यर्थम् । क्यं पुनरन्याग्निप्राप्तिराङ्का । 'गृह्याणि वक्ष्यामः' (१ । १ । १) इति प्रतिज्ञातम् । उच्यते । दायविभागकाले अग्निः परिगृह्यते चेत् अत्राप्यन्योऽग्निः प्रसज्येत । तिनवृत्यर्थिमदम् । अपिचात्र विवाहाग्निप्रहणात् न विवाहहोममात्रेण अग्नेर्गृह्यत्वसिद्धिः । किन्तर्हि । गृहप्रवेशनीयहोमे कृते । एवमुभाभ्यां होमाभ्यां गृह्यत्वसिद्धिः । नेकेन इति ज्ञायते । तेन गृहप्रवेशनीयहोमादर्याक् दर्शपूर्णमास-प्राप्ती पार्वणस्थालीपाको न कार्यः । परिचरणहोमस्त कार्य एव । 'पाणिग्रहणादि ' (१।८।१) इति वचनात् । वैश्वदेवं च कार्यमेव । तस्याग्निविशेषविध्य-भावात । तेनाग्निनाशे होमद्वयं कार्यमिति सिद्धम् । उपसमाधायेति आस्तरण-कालोपदेशार्थम् । अथवा समानकर्तृकत्वसिद्धयर्थम् । तेन यत्रोपसमाधानप्रहणं नास्ति तत्रान्यो वोपसमाधानं कुर्यात् । तस्मिन्निति वचनं चर्मस्तरणानन्तरं तन्त्रान्तरमिति ज्ञापनार्थम् । प्रत्यृचप्रहणं कथं ऋगन्ते होमः स्यात् । न स्वाहाकारान्ते इत्येवमर्थम्। स्वाहाकारं पठन् जुहुयादित्यर्थः। तेन यत्र प्रत्यृचग्रहणं नास्ति तत्र स्वाहाकारं कृत्वा पश्चात् होमः। आज्यशेषेण वेति सिद्धवदुपदेशात् अनादेशे आज्येन होम इति गम्यते ॥ (9)

# अत ऊर्ध्वमक्षारालवणाशिनौ ब्रह्मचारिणावलंकुर्वाणावधः-शायिनौ स्याताम् ॥

<sup>1</sup> अत उन्हें is not in the Bibliotheca Indica edtion.

अत ऊर्ध्वं इति । अत इत्यनेन किं निर्दिश्यते । गृहप्रवेशनीयः । तस्य¹ प्रकृतत्वात् । तेन प्रवेशनीयादूर्ध्वमनयोर्व्रतचर्या भवति । यद्यवं दोषः । को दोषः । प्राग्गृहप्रवेशनादेतानि वतानि न प्राप्नुवन्ति । इप्यते च । तस्मान्त्रायमर्थः । एवं तर्हि अतःशब्देन विवाहो निर्दिश्यते । ननु च व्यवधानाद्गृहप्रवेशनेन तस्य निर्देशो नोपपद्यते । नेत्युच्यते । विवाह एव प्राधान्येन प्रकृतः । गृहप्रवेशनीयः प्रसंगोक्तः । तस्माद्विवाह एव निर्दिश्यते अत इति । तेन विवाहादूर्ध्वमनयोः व्रतचर्या भवति । एवमपि दोषः । प्रागिष गृहप्रवेशनीयात् व्रतसमाप्तिः प्राप्नोति । न चेप्यते । तस्मादेष दोषः । एवमुभयथापि दोषः । एवं तर्धन्यथा सूत्रविन्यासं करिष्यामः । अक्षारलव-णाशिनौ ब्रह्मचारिणावधःशायिनौ स्याताम् । तेनेमानि विवाहप्रभृतीनि विधीयन्ते ॥

विवाहादारभ्य एते नियमा भवन्त्युभयो: ।

हैडिम्बिका राजमाषा माषा मुद्गा मसूरिकाः । लङ्क्यादकयाश्च निष्पावास्तिलादाः क्षारसंज्ञिताः ॥

गृहप्रवेशीयहोमात् प्रागपि नियमानामिष्टत्वात् योगविभागः कृतः॥ (१०) उत्तरावधिमाह ।

# अत ऊर्द्ध त्रिरात्रं द्वादशरात्रम् ॥

तेन अतःशब्देन गृहप्रवेशनीयो गृह्यते । तेन गृहप्रवेशनीयादूर्ध्वै

<sup>1</sup> A. L. गृहप्रवेशनीयस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. omits न.

<sup>3</sup> L. omits नेत्युच्यते.

<sup>&#</sup>x27; L. अक्षारलवणाशिनाविति and omits all up to स्याताम्.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. गृहप्रवेशादूर्धम् •

कालनियमो भवति । प्राक् च अनियतः कालः । एवमादिष्टोऽर्थः सिद्धो भवति ।।

अता गृहप्रवेशनीयहे।माद्र्द्धं त्रिरात्रं द्वादशरात्रं वा नियतौ स्याताम् ॥ (११)

#### संवत्सरं वैक ऋषिर्जायत इति ॥

संवत्सरमेके व्रतमिच्छन्ति। कस्मात्। एवं नियमसंयुक्तस्य ऋषिकस्यः किल पुत्रो जायत इति ॥

संवत्सरं वा नियतौ स्यातां एक ऋषिकल्पः पुत्रो जायत इति कृत्वा । अन्ये त्वाहुः । ब्रतान्ते एक ऋषिः सम्पद्यते । पितृगोत्रं विहाय पितगोत्रं भजते इत्यर्थः ॥ (१२)

# चरितव्रतः सूर्याविदे वधूवस्त्रं दद्यात् ॥

चरितवतः समाप्तवत इत्यर्थः । सूर्याविदे । सूर्यया देशे मन्त्रः सूर्येव भवति । यथा विषाकिपिरिति । तं मन्त्रं यो वेत्ति स भवति सूर्यावित् । तस्मै सूर्याविदे वधूवस्त्रं दद्यात् । कथं पुनरसौ वेदितव्यः । स्वरैवीं इत्येव-मादिभिः रुक्षणैः । तच्च कतमस्य पुनर्वाससः दानमुपदिशति । यद्वासः विवाहकाले आसीत् तस्येदं दानमुपदिष्टं द्रष्टव्यम् ।।

¹ L. कालनियमोऽयं प्राप्नोति.

² After कालनियमो भवति, A. has यत: काल एवेष्टोऽर्थ: सिद्धो भवति ; L. has अत: काल एवेष्टोऽर्थ: सिद्धो भवति.

<sup>3</sup> L. सूर्याया.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. तथा.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A., L. यद्वासव्यवधापकाले.

<sup>6</sup> K. दानमुपहिष्टक्यं. Both A. and L. have कृत्यं after this.

अ. १. क. ९

ब्रतानन्तरं सूर्याविदे वध्वा उपयमनकाळे उपहितं वस्त्रं द्वात्। सूर्यया दृष्टो मन्त्रः सूर्या। यथा वृषाकिपरिति । सा च सत्येनात्तिभता इति सुक्तम् । कथं तत् पुनरसौ वेति । खरतो वर्णत इत्यादि ॥ . (१३)

अन्नं ब्राह्मणेभ्यः ॥

अन्नं ब्राह्मणेभ्यो दद्यात् ॥

दद्यादिति शेषः ॥

(88)

अथ स्वस्त्ययनं वाचयीत ॥

अथानन्तरं स्वस्त्ययनवाचनं स्वस्तिरिति ॥

ओं स्वस्ति भवन्तो ब्रुवन्ति इति । ते च ओं स्वस्तीति प्रत्यूचु: ॥ (१५)

इति प्रथमे अष्टमी खण्डिका

#### पाणिग्रहणादि गृह्यं परिचरेत स्वयं पत्न्यपि वा पुत्रः क्रमार्यन्तेवासी वा ॥

पाणित्रहणमादिर्यस्य तदिदं पाणित्रहणादि विधानम् । किं पुनस्तत्परि-चरणं पाणिम्रहणाद्वेदितव्यम् । तत्र पाणिम्रहणादिम्रहणं न कर्तव्यम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. स्वस्त्ययनं वाचनं

अधिकृतत्वात् । नेत्युच्यते । गृहप्रवेशनीयोऽधिकृतः । तेन गृहप्रवेशनी-याद्ध्वं गृह्यपरिचर्या स्यात् । अतः पाणिग्रहणादिग्रहणं कियते । ये पुनः पाणिग्रहणमधिकृतं मन्यन्ते तेषां किं प्रयोजनम् । कथमव्यवच्छिन्नं परिचरणं स्यादित्यतो वचनमारभ्यते । कथं पुनर्व्यवच्छेद: स्यात् । उपदेशा-हेव । नेत्युच्यते । यावन्नोपशाम्येतं गृह्योऽभिस्तावत्परिचरणं स्यात गृह्यभावात् । कथमुपशान्तेऽप्यन्यमग्निमाहृत्य होमकार्ये आहरणप्रायश्चित्तं क्रत्वा परिचरणं स्यात् इति अतो वचनमारभ्यते । तत्र गृहसंप्रयोगादयं गृह्य इत्येषा संज्ञा भवति । तत्र किं परिचरणं यदिदं कर्मोत्तरं विधास्यते । एतलिएचरणं सहोमकमेके मन्यन्ते । अन्ये पुनलैंकिकमेवेच्छन्ति । कस्मात । मन्त्रविरोधात । न हि कन्याया मन्त्रेऽधिकारो भवति पत्न्याश्च । नेत्युच्यते । अनयोरपि मन्त्रो भवति । यथा पत्नीवाचनादि पत्न्या भवति तद्वदिहापीति । तस्माद्वयोरपि मन्त्रः सिद्धः । स्वयंग्रहणमुत्तरविवक्षायाम् । अथ अपरे । पाणिग्रहणादिप्रयोजनं परिचरणस्य कालविध्यर्थम् । गृह्यस्यैव यदा पाणिग्रहणं तदाद्येव १ गृह्यस्य परिचरणं न प्राक् । कथं पुनः प्राक् स्यात् । गृद्यं परिचरेदित्यविशेषेणाभिधानात् । तस्मादिदं वचनम् । तेनैवं 10

<sup>1</sup> A. L. पाणिग्रहणं.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. कथमञ्यवच्छिन्नत्वं परिचणं.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. यावन्नोमपशोम्येत.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. कथमुपशस्यति.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. omits यदिदं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. परिचयोत्तरं.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. L. सहोमकमन्ये.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. कालविधानार्थम्.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> L. तदावेच.

<sup>10</sup> L. तेनेव.

ब्रुवता तेनैवाझिः उत्पन्न¹ इत्येतत्साधितं भवति । साधारण्यं² धारिण्याः कर्मव्यतिरिक्ते काल इति । पत्नी वा³ परिचरेत् । अथवा पुत्रादयः परिचर्यो कुर्वन्ति । तत्रान्तेवासीति शिष्य⁴ उच्यते ॥

पाणिग्रहणप्रभृति गृह्यमिष्गं परिचरेत् खयं पत्न्खादयो वा । पाणिग्रहणादि-वचनं गृहप्रवेशनीयहोमानन्तरकाळे प्रारम्भशङ्कानिवृत्त्यर्थम् । यद्विधास्यते तत्परिचरणग् । पत्नीकुमार्यों न होमकर्म कुर्यातामित्येके । कुतः । स्त्रीणां मन्त्रानिधकारात् । अन्ये तु सहोमकम् । कुतः । वचनात् पत्नीसन्नहनवत् । अन्तेवासी शिष्यः ॥ (१)

## नित्यानुगृहीतं स्यात् ॥

नित्यं परिगृहीतः स्यादित्यर्थः । यावज्जीवमभेः संधारणिमत्येतत्प्र-दर्शयिति । अयमस्य मुख्योऽर्थः । कथं पुनरेतत् ज्ञायते । अनुगमने प्रायिश्चतोपदेशात् । धारणं च विहितम् । एतत्सिद्धं भवति एतावता । असंमुख्यमाना वहुधा कल्पयन्ति । कथम् । यदि धारणमेवात्र विविक्षतं । स्यात् नित्यः स्यादिति सिद्धमेतावता । अनुगृहीतवचनं किमर्थम् । एव-मतिरिच्यमाना अनुगृहीतवचनं ब्रुवते । नित्यं अनुगृहीतश्च नित्यानु-

¹ L. तेनैवाभिमुत्पन्न.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. साधारणं.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. L. पत्नी वा.

<sup>&</sup>quot; A. L. विशेष for शिष्य.

<sup>ै</sup> A. L. have no परि.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. यावदिषेसेघारणमित्येतत्प्रादर्शयति. L. यावज्जीवादिसंघारणमित्यतप्रदर्शयति.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. L. असंमुख्यमाणा.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. L. विवक्षित:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> L. omits नित्यं.

गृहीतः। किं साधनम्। अयं गृह्योऽिमरस्य नित्यो भवति। कचिद्न-गृहीतः । यान्यस्य पार्वणादीनि कर्माणि तेषु नित्यः । नित्यशब्दः कूटस्थ-वाची । यानि पुनरस्यापत्यानां कर्माणि जातकर्मादीनि तत एव एकदेशं गृहीत्वा तानि कर्माणि कर्तव्यानि । सोऽनुगृहीत इत्येवं कल्पयन्ति । कस्मात् । तेषां मन्त्राभावात् । तदेतदनुषपत्रम् । कस्मात् । जातो हि सन्<sup>३</sup> संस्कारमाकाङ्क्षते । स च संस्कारः परस्याग्नौ नोपपद्यते । अयं च गरेऽग्निः। तस्मात् <sup>⁴</sup> नैतस्मिन्नम्रौ संस्कारो भवति। एषां स्वाग्निराकाङ्क्षितः <sup>⁵</sup>। तस्मादनुगृहीतवचनं तदवस्थमेव । एवं तर्द्यनुगृहीतशब्दः परिगृहीतार्थः करुपते अनेकार्थत्वमुपसर्गाणां दृष्ट्रा । कोऽर्थः स्मर्यते । ये एते होमधर्मा उल्लेखनादिप्रतिष्ठापनान्ताः एतेषामपि प्रतिहोमं प्रवृत्तिः प्रामोति । देशान्त-रनयनेऽपि कथमेतेषामादावेव किया स्यात् । न पुनः पुनः । इत्यतो नित्यपरिगृहीतवचनम् । अपरे पुनरन्यथा नित्यो धार्यः स्यात् अनुगृहीतो वेति विकल्पं वर्णयन्ति । नित्यशब्दो नित्यार्थः । एवमनुगृहीतवचनम् । कस्मात् । कर्मणोऽर्थाय अनुगृहीत इत्यनुगृहीतः । अनित्यधारणपदर्शनार्थम् । तत्तत् कर्म कृत्वा त्यज्यते इत्यनुगृहीतवचनमुत्तरविवक्षया । अपरे त्वेवमत्र विकर्णं विनिवेशयन्ति । कचिन्नित्य एव कचिद्नुगृहीतः । त्रेतायां भ प्रवेशान्नित्य एव स्यात् । तदा नित्यवचनमुत्तरविवक्षया चौत्तरयोरनुगते शति

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. L. नित्यशब्दात्कृटस्थवाची.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. omits एव.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. omits सन.

<sup>&#</sup>x27; A. अयं च परोम्निसस्तस्मात्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. L. स्वामिराकांक्षा:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. कथमेतेषामादौवेवन.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. अपरे तु तदन्यथा.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. षट् त्रताया.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. L. चेत्रयोमनुगते.

अम्यभावपक्षमाले प्राप्ते अनुगृहीतवचनम् । तस्मै कर्मणेऽप्ययमनुगृहीत । इत्यतः अनुगृहीत एव यथा प्रयोजनम् । अन्येषां त्वसित प्रातराहुितं हुत्वा दिक्षणामौ गृह्यामिमता । एवमेतद्विचार्यम् ॥

अनुशब्दः परिशब्दस्य स्थाने । नित्यं परिगृहीतं स्यादित्यर्थः । किमुक्तं भवति । यदि विवाहाग्निर्नष्टः स्यात् ततो नष्टाहरणप्रायश्चितं कृत्वा परिचरेदिति । अथवा आत्मनः पत्न्या वा समीपे कथं नित्यः स्यात् । नोभयोरन्यतरः स्थापयितव्य इति । अथवा होष्यद्धर्मस्योपछेपनादेनिवृत्त्यर्थम् । तदिप हि कचन्नहणेन प्राप्नोति परिसमृह्नादिवत् ॥ (२)

#### यदि तूपशाम्येत् पत्न्युपवसेदित्येके ॥

यदि खळ्पशाम्येत् पत्न्या उपवासो भवतीति एके आचार्या मन्यन्ते । अन्ये पुनर्यजमानस्येच्छन्ति । यदि तूपशाम्येदुपवासः अस्येत्येके । अन्ये पुनरन्यत्प्रायश्चित्तमुपदिशन्ति । अपि वोत्तरया जुहुयात् अयाश्चाम्रे इत्येतया । एवमेके ।।

यदि प्रादुष्करणकाल उद्वायेत् ततः अन्यस्मात् होमकालात् पत्न्यु-पवसेदित्येके । एकेप्रहणात् यजमान उपवसेदित्येके । अयाश्चाप्न इत्येकामाहुतिं जुहुयात् इत्येके । कुतः । शास्त्रान्तरे दर्शनात् । अन्ये तु पूर्वसूत्रमेवं व्याचल्युः । नित्यशब्द उक्तार्थः नित्यमाचमनमिति । यथा अनुशब्दः पश्चाद्व-चनः । एतदुक्तं भवति । यदि वैवाह्यो न गृहीतो दायविभागकाले गृह्यते ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. L. कर्मणेव्यायांनुगृहीत.

³ L. तूपशाम्बेप्युपवास:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. भवत्येके for अस्येत्येके.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. जुहुयात्तवं. L. जुहुयात्तत्र.

<sup>&#</sup>x27; Here L has लक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु.

गृहीतोऽपि नष्टो वा द्वादशरात्रमितकान्तः । तत उक्तया कियया पश्चात् गृहीतो भवतीति । तत्र विवाहाज्याद्धतयो छाजाद्धतयो गृहप्रवेशनीयाज्याद्धतयश्च हृदयाञ्चनं च भवति नान्यत् कन्यासंस्कारत्वात् । होमद्वयं चात्र समानतन्त्रं स्यात् । छाजहोमोऽत्रापि पत्न्यञ्चित्रना कार्यः । तद्धोमे तस्य साधनत्वेन दृष्टत्वात् । छाजावपनं तु स्वयमेव करोति न भ्राता । दायविभागकाले गृह्यमाणे प्रयोगिविशेषोऽन्वेष्यः ॥ (३)

#### तस्यामिहोत्रेण ॥

#### तस्य । कस्य । गृह्यस्य अग्निहोत्रेण ॥

तस्यप्रहणं योगविभागार्थम् । तस्याग्निहोत्रेणैव विधिर्भवति नान्येन । तेन पानयज्ञतन्त्रं न भवति । तर्हि प्राञ्चनादयोऽपि स्युरिस्याञङ्कयाह ॥ (४)

# पादुष्करणहोमकालौ व्याख्यातौ ॥

प्रादुष्करणं च होमकालश्च व्याख्यातः उत्सर्गेऽपराह्ण इत्यत्र । तस्येति न वक्तव्यम् । कस्मात् । अधिकृतत्वात् । उच्यते । तस्यप्रहणं क्रियते योगविभागार्थम् । तस्यामिहोत्रेणैव¹ विधिव्याख्यातो वेदितव्यो नान्येनेति तत्र तत्र² निवर्तितं भवति । अथ होष्यद्धर्माणामपि³ निवृत्तिः प्रामोति । न भविष्यति । प्राकृकृतो यत्नः यत्र कचेति । एवं अमिहोत्रेणेत्यतिपसक्तो' विधिः । तेनोत्तरमारभ्यते । प्रादुष्करणहोमकालावेव भवेतां नान्यदिति ।

¹ A. has तस्यामिहोत्रेण विभिन्धांख्यात: किमेश सिद्धं भवति between योग-विभागार्थम् and तस्यामिहोत्रेणैत । L. तस्यामिहोत्रेण.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. तत्र तंत्र.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. होव्यधर्माणामपि. L. होव्यकर्माणामपि.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. अप्रिहोत्रेणेसति प्रसक्तो.

तत्रैके एतिसम् पचनिम्छिन्ति । तथा सित प्रादुष्करणकालव्यपदेशो-ऽनर्थकः । कस्मात् । नित्यं प्रादुष्कृतत्वात् पचनस्य । अप्रादुष्कृते च पचनं नोपपद्यते । प्रादुष्करणकालव्यपदेशात्तु मन्यामहे । एतिसम्त्रेव काले प्रादु-ष्करणं नान्यस्मिन् काले । अप्रादुष्कृते च पचनं नोपपद्यते । तस्मान्नैतिसमन् पचनम् । परिचरणोपदेशाच्च¹ । विशिष्टेन च कर्ता यथा स्यादिभसम्बन्धो यथायमिशः । पचनस्य च² मांसान्यत्वात् एतिसमन्³ पचनं भवतीति सिद्धम् । किं पुनः पचनम् । तदुत्तरत्र विचारियष्यामः ॥

प्रादुष्करणं नाम अपराक्षे गाईपत्यं प्रज्वाल्येति। एवं प्रातर्व्युष्टाया-मिति च। प्रदोषान्तो होमकालः सङ्गवान्तः प्रातरिति। एतावेव भवतो नान्यदिस्पर्थः॥ (५)

## हौम्यं च मांसवर्जम् ॥

होम्यं चाझिहोत्रेण व्याख्यातं मांसं वर्जयित्वा । मांसप्रतिषेधान्म-न्यामहे यथान्यान्यपि द्रव्याण्यझिहोत्रे भवन्तीति । स्वशास्त्रदृष्टानि शास्त्रान्तरविहितानि च परिसंख्यातानि भवन्ति ॥

हौम्यं चाग्निहोत्रेण व्याख्यातम् । पयसा नित्यहोम इत्यादि पश्च द्रव्याण्याम्नातानि । मांसवर्जमिति मांसप्रतिषेधात् शास्त्रान्तरे दृष्टमपि हौम्यं भवतीति गम्यते ।

¹ L. omits ₹.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. पचनस्य च नस्य च. L. omits च.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. नैतस्मिन .

<sup>4</sup> L. यथान्यपि.

99

पयो दिध यवाग्श्च सिपरोदनतण्डुलाः । सोमो मांसं तथा तैलमापस्तानि दशैव तु ॥

द्रवद्रव्याणि स्त्रुवेण जुहोति। कठिनानि तु पाणिना। येन द्रव्येण सायं जुहोति तेनैव प्रातः प्रतिनिधिवर्जम् ॥ (६)

## कामं तु त्रीहियवतिलै: ॥

त्रीह्यादिभिर्वा होमः कार्यः । कामं त्विति कस्मादुच्यते । वाशब्दे क्रियमाणे तुल्यविकल्पः स्यात् । अतः कामं त्वित्युच्यते । अथात्र संशयः विक्रियमाणे तुल्यविकल्पः स्यात् । अतः कामं त्वित्युच्यते । अथात्र संशयः विक्रियादिभिः समस्तैहोंमः यद्वान्यतरेणेति । समस्तैः प्राप्नोति । कस्मत् । समासनिर्देशात् । न भविष्यति । किं कारणम् । न्यायविरोधात् । अन्यतरेणापि होमे क्रियमाणे अर्थाद्धे निवर्तितो भवति । शास्त्रान्तर-प्रसिद्धेश्च । येन विह्योऽपि पृथक् चोद्यन्ते । यवा अपि पृथक् । व्रीहि-भिर्यजेत । यवैर्यजेत इति स्वशास्तेऽपि दर्शनात् । न भविष्यति समस्तैहोंमः । बक्ष्यति कचित्पूर्णशरावाणि निद्धाति ॥

कामवचनं पूर्वोक्ताभावे कथमेतेषां ग्रहणं स्यात् इत्येवमर्थम् । बीह्यादयश्च प्रत्येकं साधनानि न मिश्राणि । तच्च न्यायतोऽवगन्तव्यम् ॥ (७)

¹ L. कर्तच्य:

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> A. अथात्रत्संशय:

³ A. L. have इति after this.

<sup>&#</sup>x27; A. यहादन्यतरेणेति.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. L. समाननिर्देशात्.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. भविष्यामि.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. शास्त्रान्तरप्रसिद्धेश्व यैर्न. L. शास्त्रान्तरप्रसिद्धेश्व योन.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. प्रथकोप्येते. L. प्रथकोप्येते.

## अग्नये स्वाहेति सायं जुहुयात् सूर्याय स्वाहेति पातस्तूष्णीं द्वितीये उभयत्र ॥

आभ्यां मन्त्राभ्यां सायं प्रातः जुहोति । तूष्णीं होमधर्मप्राप्त्यर्थम् । उभयत्र सायं प्रातश्चेत्यर्थः ।।

तूष्णीं द्वितीये आहुती जुहोति। तूष्णींवचनं प्रजापतिध्यानार्थम्। उभयत्र सायं प्रातश्चेत्यर्थः। अग्नि परिसमूह्य परिस्तीर्य पर्युक्ष्य होमद्रव्यस्या-ग्निहोत्रवत्तूष्णीं संस्कारं कृत्वा ततोऽग्नये स्वाहेति जुहोति। ततः प्रजापतये इति चतुर्थ्यन्तं शब्दरूपं ध्यात्वा स्वाहेत्युपांशूक्त्वा द्वितीयाहुति जुहोति। ततः परिसमूहनपर्युक्षणे। एवं सायम्। प्रातहोंमे तु पूर्वमन्त्रस्थाने सूर्याय स्वाहा इति विशेषः॥

इति प्रथमे नवमी कण्डिका

अथ पार्वणः स्थालीपाकः ॥

अथशब्दोऽधिकारार्थः । पार्वण इति पर्वणि भवः । तत्र पक्षसिन्धः पर्वेत्युच्यते पौर्णमासी च अमावास्या च । तत्र पर्वप्रहणं न कर्तव्यम् । कस्मात् । तस्य दर्शपूर्णमासाभ्यामुपवासः इति वचनात् पर्वण्येव भविष्यति । दर्शपूर्णमासाभ्यामुपवास इत्युपदेशादुपवास एव प्रसज्यते । न पुनः कालः । पाणिप्रहणादिवचनात् अहरहः क्रिया प्राप्नोति । सा मा भूदिति कृत्वा पर्वप्रहणं क्रियते । स्थालीपाक इति कर्मणो नामधेयम् ॥

<sup>1</sup> Here L. has श्रीलक्ष्मीनारायणार्पणमस्तु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. एव न प्रसज्येत. L. एव न प्रसज्येते.

उक्तोऽर्थः । पर्वणि भवः पार्वणः । स्थालीपाक इति कर्मनामधेयम् । दर्शपूर्णमासातिदेशात् काले सिद्धे पार्वणवचनं पाणिग्रहणाद्यहरहःक्रियाशङ्का-तिवृत्त्यर्थम् । विवाहादनन्तरं या पौर्णमासी तस्यामस्य प्रथमारम्भः । प्रतिप-ग्रीपासनं हुत्वा ततः परिसमूहनादि प्रारभेत ॥ (१)

#### तस्य दर्शपूर्णमासाभ्याम्रुपवासः ॥

तस्य । कस्य । पार्वणस्य । दर्शपूर्णमासाभ्यामुपवासो व्याख्यातः । तस्यंति न वक्तव्यम् । प्राक् कृतत्वात् । उच्यते । तस्यग्रहणं नियमार्थम् । कः पुनर्नियमः । तस्यैव पार्वणस्य कथमयमुपवासिविधः स्यात् अन्यत्र माः भूदिति । कथं प्रसज्येत । एतत्तन्त्रं इति सर्वपाकयज्ञेऽप्येतत्तन्त्रं भवति । एवमुपवासोऽपि तत्र स्यात् । स मा भूदित्यतो नियमः क्रियते । अथ कीद्रग्रुक्षणोऽयमुपवासराब्दः । अभोजने प्रसिद्धो लोके । इह तु नाभोजने । सक्रुद्धोजनस्य शास्त्रान्तरविहितत्वात् ॥

तस्यग्रहणं नियमार्थम् । तस्यैवोपवासो यथा स्यात् तदितिदिष्टानां मा भूदिति । दर्शपूर्णमासाविति कर्मनामधेयम् । उपवास इत्येकभोजनम् । सिपिमिश्रं दिधिमिश्रं अक्षारलवणमिशतन्यमित्यादयश्च नियमा लक्ष्यन्ते । तस्य ताम्यामुपवासो व्याख्यात इत्यर्थः ॥ (२)

#### इध्माबर्हिषोश्च सम्बहनम् ॥

इध्माविहिषोश्च सन्नहनं बन्धनिमत्यर्थः । तच्च दर्शपूर्णमासाभ्यां व्या-ख्यातम् । शास्त्रान्तरे यथा दृष्टं तथा सन्नहनं कर्तव्यम् । समन्त्रकमन्त्रकं वा ॥

अनयोश्च बन्धनं ताभ्यां व्याख्यातम् । इध्मः पश्चदशदारुकः इति शान्तिकर्मणि साधयिष्यामः ॥ (३)

<sup>1</sup> L. समन्त्रकमन्त्रकं.

#### देवताश्चोपांशुयाजेन्द्रमहेन्द्रवर्जम् ॥

देवताश्च दर्शपूर्णमासाभ्यां व्याख्याताः । तद्वचपदेशात्सर्वा देवताः प्राप्नुवन्ति । तत्र प्रतिषेधः । उपांशुयाजं वर्जयित्वा इन्द्रं महेन्द्रं च इति । तेन पौर्णमास्यामिशः अभीषोमौ च । एवममावास्यायामिशः इन्द्राभी च । एवं द्वे देवते भवतः । अथात्र विचारः क्रियते । इन्द्रमहेन्द्रयोः प्रतिषेधो न वक्तव्यः । कस्मात् । सामान्याभावात् । नेत्युच्यते । सन्नयत एते देवते भवतः । तत्र सन्नयन् इति कर्ता निर्दिश्यते । त्रेतायामसौ सन्नयन्निहापि सन्नयन्नेव भवति । तेनेन्द्रो महेन्द्रो वा विकरूपेन प्राप्तोति । तस्मात्प्रतिषेधः कर्तव्यः । यथेवं असन्नयतः इन्द्राभ्यपि तेन प्राप्तोति । कस्मात् । असन्नयत इति वचनात् । तस्मात् अभिरेवैकः प्राप्तोति । नेत्युच्यते । इन्द्राभी द्वितीया देवता भवत्येव । कथम् । असन्नयतीत्येवं कृत्वा । कथमसौ असन्नयन् भवति । देवताप्रतिषेधात् । तदभावे सान्नाय्याभावात् । कस्मात् । भोक्तीति देवताभोज्यं सान्नाय्यम् । भोक्तभावे भोज्याभावः । तस्मादर्शात्तायम् । कथम् । असन्नयतीत्येवं कृत्वा । कथम् । प्रतिषिद्धं सान्नाय्यम् । प्रतिषेधे वा सन्नयनं भवति । तस्मादसन्नयत इन्द्राभी भवतः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. omits देवताः

² A. L. have ₹ after this word.

<sup>3</sup> A. इन्द्रमाहेन्द्रो वेति. L. इदं महेन्द्रं चित.

<sup>&#</sup>x27; L. देवते.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. निर्देश्ते.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. यद्यवमसन्नयन.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. अग्निरेक:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. द्विपाती.

देवताश्च ताभ्यां व्याख्याताः । उपांशुयाजादिवर्जम् । तेनाग्निरग्नीषोमौ गुर्णमास्यां अग्निरिन्द्राग्नी अमावास्यायाम् । तदुक्तं शौनकेन ।

पौर्णमासी न सम्प्राप्ताथ विवाहादनन्तरम् । ततः प्रक्रम्य कुर्वीत स्थालीपाकं तु कर्मसु । तत्र यद्यप्यमावास्या विवाहानन्तरं यदा ॥ तथापि पौर्णमास्यादिस्थालीपाकिकया स्मृता

अथेन्द्रमहेन्द्रयोनिषेधः किमर्थः। सन्नयत एव हि ते विहिते। इन्द्रं महेन्द्रं वा सन्नयत इति। न चात्र सान्नाय्यं विहितम्। उच्यते। गृह्यकर्माणि तावदाहिताग्नेरपीष्यन्ते अर्धाधाने औपासनाग्नौ। सर्वाधाने तु कर्मणि कर्मणि पुनः संस्कुर्यात्। सन्नयत इति कर्तृविशेषणम्। दशें चासौ सन्नयन् भवति सोमेनेष्टवांश्चेत्। तेनात्रापि तस्य प्राप्तुतः। तस्मात् निषेधः। तर्हि इन्द्राग्नी न स्यातां असन्नयत इतिवचनात्। उच्यते। इन्द्राग्नी अस्यापि देवता भवत्येव। अत्र ह्यसावसन्नयनिति कृत्वा। न चात्रामावः कर्तृविशेषणम्।। (४)

#### काम्या इंतराः ॥

काम्या इतरा देवता भवन्ति । उक्ताभ्यो या अन्या उपांश्वाद्याः । तत्र संशयः । किमन्या अभिधीयन्ते । आहोस्विदुपांश्वाद्या इति । उभयथा-प्यपार्थकम् । कथम् । अथ काम्यानां स्थाने इति वक्ष्यति । नेत्युच्यते । उपांश्वादीनां प्रतिषेधः कृतः । तेन सर्वत्रैव प्रतिषेधः स्यात् । इत्यत इद-मारभ्यते । किमित्युच्यते । अथ काम्यानामित्यविशिष्टं वचनम् । तेन काम्या भविष्यन्ति । तस्मादप्रयोजनम् । एवं तर्हि कामसांयोगेन पार्वणेन कथं प्रयोगः स्यादित्येवमर्थं वचनम् । अथ प्रयोगे सति इन्द्रो महेन्द्रो वा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. किमन्यामिधीयते. L. किमन्यामिधायन्ते.

² L. omits कश्रम्.

³ L. वक्ष्यते.

केन द्रव्येण यष्टव्यः । तत्र संशयः । सान्नाय्ये न पामोति । तथा दृष्ट-त्वात् । नेत्युच्यते । इह स्थालीपाकेन यागः कर्तव्यः सान्नाय्याभावात् । अथोपांश्याजस्यापि चरुः प्राप्नोति । नेत्युच्यते । आज्येनैवोपांश्यागः कर्तव्यः । कस्मात् । आज्यस्य विद्यमानत्वात ॥

उक्ताभ्योऽन्या या उपांश्याजाचा देवताः ताः काम्या भवन्ति । कामे सित कर्तव्या इत्यर्थ:। विष्णुं बुभूषन् यजेत इत्येवमाद्या: काम्या:। अथ काम्यानां स्थाने इत्येव सिद्धे उपांशुयाजादीनामपि निषेधः कृतः। त्रवात्र काम्यत्वेनापि न क्रियेरिन्निति भ्रान्तिः स्यात् । तिनवृत्त्यर्थमिदं वचनम्। अधात्र किं द्रव्यम् । उपांज्याजस्य तावदाज्यम् । तस्य विद्यमानत्वात् दष्टत्वाच । इन्द्रमहेन्द्रयोस्त चरः सान्नाय्याभावात् ॥

तस्यै तस्यै देवतायै चतुरश्रतुरो मुष्टीन्निवेपति पवित्रे अन्तर्द्धाया-मुष्मे त्वा जुष्टं निर्वपामीति ॥

तस्यै तस्यै इति वीप्सा क्रियते । चतुरश्चतुर इति एषा वीप्सा । मुष्टीनिति परिमाणार्थों निर्देश: । निर्वपतीति क्रिया चोद्यते । पवित्रे प्रागुक्ते । अन्तर्धाय अमुप्यै त्वा जुष्टं निर्वपामि इत्यनेन मन्त्रेण । तत्रा-मुष्मै इति स्थाने विभक्त्यर्थों निर्देशः सर्वनाम्ना ॥

प्रणीताप्रणयनोत्तरकालं शूपें पवित्रे अन्तर्द्धाय बीहीन् यवान् वा असम्भवे अन्यान् वा हौम्यान् एकैकस्यै देवतायै चतुरश्चतुरो मुष्टीन

¹ A. L. यष्ट्रवी.

² A. मा instead of न.

<sup>3</sup> L. परिभाषार्थी.

<sup>&#</sup>x27; Here L has श्रीलक्ष्मीनारायणार्पणमस्त.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. स्थाने विभभक्त्यर्थों. L. स्थानाविभक्त्यर्थों.

# RĀJADHARMA

(Dewan Bahadur K. Krishnaswami Row Lectures, 1938, University of Madras)

> manigol By

K. V. RANGASWAMI AIYANGAR

ADYAR LIBRARY

# RĀJADHARMA

#### (DEWAN BAHADUR K. KRISHNASWAMI ROW LECTURES)<sup>1</sup>

T

A FEW months ago I received an invitation from the Syndicate of the University of Madras inviting me to give the initial lectures on a foundation bearing the name of the late Dewan Bahadur K. Krishnaswami Row. The lectures were to be based on personal investigations, and to bear on ancient Indian culture. My hands were then quite full with work. The distance between Kāsī and Madras, and the difficulty of getting away from the University, in which it is now my privilege to serve, in a period full of work, tended to add to my reluctance. But it was overcome on three considerations. The desire of one's alma mater is, in the Hindu sense, alanghanīya—not to be set aside; the gentleman, whose name was borne by the lectureship was one for whom I had come to entertain affection and veneration; and the foundation seemed to be the first in the University, definitely marked for the advancement of a knowledge of ancient Indian culture, a subject which had yet to come to its own in Indian Universities. At present there is only one university in India—that at Benares -in which it is possible for a student to take a degree after a full course in this important branch. When teaching and

<sup>1</sup> Delivered on the 4th and 5th March, 1938.

research were accepted some years ago as primary obligations by the transformed provincial universities of India, a provision was made for the study of Indian history and archæology in a few of them. In Madras, where even the retention of the study of the history of the mother-country as one of several subjects forming an optional group, in the degree course, was secured only after long struggles, the first chair to be instituted was that of Indian History and Archæology, now limited by a convention to South India. Valuable additions have been made by instructors and research pupils to many branches of Indian history, political and cultural But they have been due to the wide extension given by teachers to the scope of their duties. For instance, some recent additions to the literature of Indian polity and social structure have been made in the University of Bombay in the School of Sociology. With the exception of my colleague in Benares who presides with distinction over our department of Ancient Indian History and Culture, only one other university professor in India—the Carmichæl Professor in Calcutta University—derives his designation from this branch. But, in Calcutta there is no provision for the group in the ordinary and honours courses leading to the B.A. degree. though it can be offered by a candidate for the M.A. degree. In the University of Bombay a candidate can indeed offer it in the M.A. examination, but the provision is infructuous as neither the University nor the constituent Colleges offer any help to students in securing the antecedent knowledge, or provide post-graduate teaching in it. In the Benares Hindu University alone has the vision of its founders and supporters made, from its beginning, provision in all the degree courses for the teaching of ancient Indian history including the history of Indian

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dr. A. S. Altekar M.A., LL.B., D.Litt.

literature, art, religion, and social and political institutions. The involuntary self-denial of so many Universities of India in this respect has not contributed to a correct perception of many present-day problems, which like most questions of the day, have their roots in the past. It is the feeling that it would not be right to refuse co-operation in any effort to revive the study of this important branch of study that has been the most powerful force impelling me to accept the invitation, in response to which it is my privilege to address today an audience in my old University. I trust that it will not be regarded as presumptuous, or as an abuse of hospitality, if I venture to express the hope that in the many admirable developments which are now taking place in a University, which can claim to be the mother of four other universities, provision will be made, hereafter atleast, for the adequate and continuous study of Indian culture in every stage of the courses of study leading to the M.A. degree.

It is now some years since Mr. Krishnaswami Row passed away. His work was done in fields which do not come much into public view. His career was remarkable. Born in 1845, he turned to the study of English after a course of vernacular education, and passed the Matriculation examination in 1864 from the Presidency College. He had not the advantage of College education. But, when he had attained eminence, he was nominated a member of the University Senate and held the position for many years. He began his long official career as a clerk in the district court of an out-station. Without academic training in law, he rose to the position of a subordinate judge in Madras and of the chief judge in Travancore, and won a name as a very sound lawyer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> February, 1923.

and judge. After holding the highest judicial office in Travancore for over fifteen years, he was placed at the head of its administration by the Maharaja, a shrewd judge of men. devoted to the interests of his subjects. He held the office of Dewan with distinction for over the full term of five years. After his retirement in 1904, and till almost the last day of his life he took part in the chief public movements of the province. He was thorough in whatever he did. The reputation for efficiency, acuteness, balance and integrity. which he made even when he stood on the lower rungs of the official ladder, he kept through out a long life. He was firmly rooted in a belief in the verities of his ancestral religion and dharma, and was inflexible in his adherence to them. know him was to respect him. The commemoration of his name in a University, in which as a student he stood outside the portals, is a fitting recognition of a life devoted to culture and service. It is an honour to be brought into association with anything which bears his name.

"Indian culture," even when limited by the adjective "ancient," is a term of Atlantean extension. The wealth of themes in so wide a range is an embarrassment to one who has to make an initial choice, and perhaps to start a tradition. The selection of "Rājadharma," in the wide sense in which it is accepted in Indian tradition, is due, among other considerations to the desire to round off a series of studies, which were begun by me thirty years ago, and which have been pursued in moments of leisure snatched from daily avocation. In 1914 when I was honoured with an invitation like the present, to give the inaugural lecture on the foundation named after Dr. S. Subrahmanya Aiyar, the most venerated Indian of the day in our province, I gave the first fruits

of studies of ancient Indian polity. The attempt partook the character of a pioneer enterprise, as the locus classicus for all study of Indian polity, namely the Arthasāstra of Kautilya had been published only five years previously inspite of its existence having been suspected very much earlier by Weber and Aufrecht. I next turned to ancient Indian economic theory and practice and gave the results of my study of them in ordinary lectures delivered before the University, and later on under the Manindra Foundation in the Benares Hindu University. When my official harness was shed in 1934, an invitation from the University of Calcutta to be a Special Reader enabled me to follow up the implications of our wide literature of Arthasāstra and Dharmasāstra on the social and schematic side. It is my purpose today to submit some reflections on the character, scope, progress and content of the Indian literature of Dharma as a prolegomenon to the study of an important branch of literature, which has influenced for centuries the life of the people of India, and whose force is still not spent. Many of the opinions to which expression is now given have been formed in the course of an examination of cardinal works in this branch which I am editing. It might be useful if it is made clear at the very beginning, that the aim of the lectures is not to attempt another resume of Indian political theory. The subject is worked out and there is little that one can hope to add to the data already collected. A stray interpretation, that may be new, will not justify a mere summary of accessible information. The source literature of ancient Indian polity is not large, judged by what has survived. Kautilya's book towers over the rest like a Himalayan peak. The works of Kāmandaka, Somadeva, Hemacandra, Bhoja and Somesvara, along with the dubious works bearing famous 'epic' names like those of the opposed sages, Bṛhaspati and S'ukra, and Vais'ampāyana, virtually exhaust the number. Every inch of this small field has been subjected to the investigator's spade. He who aspires hereafter to add to our knowledge must discover another Kauţi-līya. The prospect is not hopeful.

The subject has, however, attained remarkable popularity. The feeling which the Arthas'āstra created at first was a mixture of admiration and consternation. A tendency arose to view the old pun in the name 'Kautilya.' as fitly describing the author of unethical and tortuous policies. More thorough study of the Arthas āstra in relation to its environment changed the earlier view. Kautilya's memory was then not only vindicated; he had a narrow escape from political canonisation. He has been gravely cited. in legislative bodies, state papers and discussions of public policy, and his authority has been invoked-not always in defence of "emergency finance" or the necessity of espionage. The Arthasāstra has been translated into several languages and is not regarded as needing to be bowdlerised before it can be prescribed for academic study. The exhumation of the old unsavoury reputation is now barred. It is res judicata. The innocuous "Kautalya" is now welcomed as the correct form of his name, and it has replaced the suggestive "Kautilya". The Arthasastra has the merit of being self-contained, and of exhibiting the working of a master-mind, like Aristotle's. To the statesman and administrator, it holds a different attraction. Its opinions have entered into the fibre of Indian political thought and life. The statesman, like the physician, believes in inherited tolerance to certain remedies, and selects only those which the system will not reject. Institutions and ideas are more readily

accepted and assimilated when they fit in with inherited aptitude and tradition than otherwise. The doctrine of the unity and continuity of history gains from the belief that the past survives in the present, like the immortal protoplasm. It offers a fresh inducement to the study of institutional and cultural origins. Reformers, who have to contend against mass inertia or opposition, are strengthened by the discovery of an ancient ancestry for their ideas. Though the sources of ancient Indian polity have been worked threadbare, they will continue to attract men of affairs so long as there is belief in their utility.

This might please those who take a pride in national literature, but the satisfaction will not be un-alloyed. For a proper comprehension of our ancient life and thought not only Arthasastra but the bigger literature of Dharmasāstra is needed. The former has been examined pretty thoroughly. The latter still awaits close study. The tendency has grown to view Dharmasastra as subsidiary to Arthasāstra, and indiscriminate use has been made of citations from the former to support or to confirm the doctrines of the latter, and this has been frequently done without reference to context. The attitude reverses the traditional view of the relative position of the two. Barring the sections styled Rājanīti or Rājadharma in the Epics and Purānas, as well as in the Smrtis, which are regarded of value on account of their political content, and the sections which deal with the principles and rules governing the law of persons and property (vyavahāra), Dharmas'āstra are rejected or ignored as 'priestly twaddle:' But, politics and civil law form by no means the whole or even the major part of Dharmasastra; nor were they regarded by old writers of acumen, possessing a sense of proportion and reality, as the most important. Otherwise, there is no meaning in writers, who display a subtlety and robustness of mind comparable to that of the best lawyers of our age or any other (e.g. Vijñanesvara, Lakṣmīdhara, Jīmūtavāhana, or Mādhava or Raghunandana) spending themselves on the elaboration of the parts of *Dharmasāstra*, which are now rejected as useless.

This selective or differential treatment is largely the result of a historical accident. The early British administrators suddenly found their desks in the counting houses turned into the chairs of judges and magistrates. They had to govern people who were governed by personal laws, set forth in treatises written in languages which Europeans did not understand. The penal law, of the country, except in small islands of Hindu government, not submerged in the Muhammadan inundation, was Muhammadan and was based on the Koran and traditions. Warren Hastings, who had no compunction in enforcing a law which made forgery a capital offence was outraged when he heard the sentence of a Kazi of Chittagong. which was in strict accord with Muhammadan Law, on certain persons guilty of robbery and violence. The substitution of a benal law from Europe for the laws of the two great communities was the first step in British administration, and the process was hastened by the Supreme Court.1 step was taken when the civil law relating to person and property (vyavahāra) was taken up for translation. Halhed translated from a Persian version the Sanskrit digest of vyavahāra made to the order of the Governor-General. A more satisfactory work was demanded by Hindu opinion, and it was supplied by Jagannatha's nibandha on vyavahāra, still

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Founded in 1774.

unprinted, of which a part was translated in 1797, and is known as 'Colebrooke's Digest.'

Other translations of legal works, like the vyavahāra section of the Mitākṣara and the Mayūkha, the Dāyabhāga of līmūtavāhana, the Dāyakramasamgraha of S'rī Kṛṣṇa, and two well known treatises on the law of adoption followed. 'manuals of 'Hindu Law,' for the guidance of judges and lawvers ignorant of Sanskrit, were also compiled by Strange, Wilson and Macnaughten. Since their time, the addition to this branch of modern legal literature has been considerable, and has been largely due to the growth of case-law. In spite of increasing dependence on judicial decisions in the interpretation of Hindu law and usage, the desire for the study of treatises on vyavahāra, either in Sanskrit or in translations, did not sensibly diminish, mainly because the Bench began to be strengthened by the appointment of judges to whom the texts and local and caste usage held an appeal. Recently there was a mild flutter when an Indian member 1 of the Judicial Committee of the Privy Council made citations in Sanskrit in a judgment which he pronounced.

Apart from the question of proximate utility, the selection of the vyavahāra content of Dharmasāstra for study is also due to the assumption that it alone dealt with the "secular" as contrasted with the "religious" aspects of Hindu life and activity. Such a division of the life of the Hindu is not however correct. Hindu thought does not recognise the distinction. Secular and religious considerations are inextricably interwoven in Hindu motives and actions. This feature is reflected in Dharmāsāstra. Legal capacity is held to rest on

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Right Honorable Sir Shadilal P. C.

spiritual. Legal competence can be affected by ceremonial impurity, by the commission or the omission of particular religious duties, and by their performance at proper and improper moments. This is why the treatment of asauca (impurity arising from birth or death) and kālanirnava (determination of the proper time for doing prescribed things) occupies so large a space in Hindu legal literature. Some of the old rules may be argued as still operative. So critical a writer as Jimūtavāhana found it necessary to write, besides his two books on inheritance (Dāyabhāga) and procedure (Vyavahāra-matrkā) a much larger treatise on the "determination of suitable time" (Kālaviveka,) and Mādhavacārya also wrote a Kālanirņaya. In old Indian criminal law, as in other archaic penal law, spiritual and secular punishments were intermixed. An offence was treated as both a sin and a crime. Much misunderstanding of the supposed one-sided and unfair discrimination in the award of punishments on a caste-basis is due to a failure to visualise that every offence had two sentences, both of which were usually operative. In a sceptical age like ours the sentence of a spiritual authority and the imposition of even an exacting penance or rite of expiation will be regarded as light in comparison with imprisonment, banishment or death, while mere refusal to admit a person even to the right of expiation, as a penalty for the gravest offences, will be viewed as virtually letting an offender off. But it is not right to interprete the beliefs and usages of one age by those of another. When life was viewed as continuous. and as extending over both ante-natal and post-mortem time, and when the idea that an unexpiated offence entailed very grave consequences in a future existence was implicitly accepted, the deterrent effect of a denial of the right of expiation must have been very powerful. Civil status and competence was

held to be affected adversely by unfulfilled penance or purification, or by some defect in an enjoined ceremony or sacrament. This is why the treatment of sacraments (samskāra), purification (suddhi) and expiatory rites (prāyascitta) occupies such an important place in Dharmasāstra. The so-called 'Brahman immunities' should be judged in relation to this attitude. Kauṭilya, who does not hesitate, when considering the punishment of treason against the state, to over-ride the smṛṭi rule that a Brahman cannot be put to death, denies even maintenance to the apostate, with an exception in favour of the mother alone, because apostacy placed one beyond the pale of redemption by purificatory rites.

The assumption of a secular, as distinguished from a religious division in Indian legal and political literature is responsible for the magnification, in modern times, of Arthasāstra, supposed to represent the realistic and secular, as contrasted with Dharmas āstra reflecting the idealistic and religious element. The assumption of the origin of Arthasastra from a secular source is opposed to Indian tradition, which attributes a semi-divine, or at least an inspired source to it. It was counted in smrtis among the sources of law, to which judicial recognition was due. Judges and assessors (sabhyāh) were to be expert in both Arthasāstra was included either under Atharva-veda, or Itihāsa, described as the fifth Veda, or was counted by itself as a sixth Veda. The implication of this picturesque statement is that it had the authority, which any body of doctrine claiming to be a Veda will have, and yet, not being of the strict Vedic corpus, it was available, like the Epics and Purāṇas and the sciences and arts (silpa, kalā) placed under the fifth and sixth categories, to women and to men of the unregenerate castes (S'ūdrāntyajāḥ) for study. This feature made it very acceptable in periods in which, contrary to tradition and rule, thrones were occupied by non-Kṣatriyas and by women, and a considerable section of the population left the Brāhman fold to accept Buddhism and Jainism, which were outside the pale for denying the authority of the Veda.

The 'secular' character of Arthasastra is another assumption which can be justified neither by its content nor context. Arthas āstra shared the same beliefs as Dharmas āstra. Its toleration of heresy was not new. Even before the days of Kautilya the Buddhist Sangha had become powerful. Under Asoka and his successors the heterodox position was further strengthened. Both Asoka and his successor Dasaratha patronised even the Ajivakas, who were atheists. Manu refers to associations of heretics, whose usages must be upheld for their own members. The heretic might be a nuisance but an administrator could not ignore his existence in society, especially when he had a powerful following. This is why in Rājanīti, beginning with Kautilya, it is laid down that a king, in granting audience, should give preference to heretics, magicians, learned Brahmans and destitute women. Heterodoxy was often believed to possess a mystic power which was the source of its confidence. The rule is thus merely one of prudence. The recommendation of Kautilya that the philosophies to be included in royal studies should include Ānvīṣikī, the Sāmkhya, Yoga and Lokāyata, is coupled with the injunction that they should be learnt only from teachers of proved orthodoxy. Yājñavalkya, like Manu, recognises the customs of heretics (pāṣandāh), and the reference must be to the Buddhists. This is proof of the spirit of comprehension in Dharmas astra, of which another is heory that it included Arthasāstra. Manu's impatience

with those who followed Artha and Kāma, is not a condemnation of the subjects which dealt with them, but was aimed against those addicted to the excessive pursuit of wealth and pleasure. It is not open to infer from the existence, from Maurvan times, of separate courts for the trial of criminal and civil causes that the differentiation reflected a distinction between secular and religious law, for the matters were adjudicated on in both types of tribunal. Criminal jurisprudence was also assigned a divine origin, and Danda (the Spirit of Punishment) was held to have been divinely created. Differences between rules of Dharmas'āstra and Arthas'āstra are neither more numerous nor wider than those within each. according to different writers. From the postulates that all knowledge is ultimately based on eternal verity (Veda) and that apparent differences or conflict, merely indicate options. (vikalba) it follows that the differences between the two sastras must be viewed as capable of explanation and reconciliation. Revealed knowledge must be self-consistent. There cannot therefore be any real conflict between Arthas astra and Dharmas astra. The hypothesis of divine origin invested both with the qualities of universality, consistency and permanence. It is inconsistent with belief in God's omniscience to presume that circumstances and contingencies, which arise from age to age, or differ place to place, are not foreseen and provided for in literature which springs from Divinity. One's inability to find a unifying principle between apparent opposites does not mean that such a principle does not exist and is not discoverable. Generalisations of this type paved the way for wide interpretation, and for the evolution of a science compounded of equity, logic, psychology, grammar and rhetoric, to which the name Mīmāmsā came to be given. The rules of Mīmāmsā, which later on underwent systematisation, are not un (like) like those

evolved in western law in regard to the interpretation of statute law, but they follow as corollaries from the premises of Hindu religion. First designed for Vedic exegesis, their application to Dharmas ästra and Arthas ästra compelled their further elaboration and consolidation as a coherent body of doctrine. The two subjects to which interpretation applied benefited from it, particularly Dharmasastra; for it survived. superseded and absorbed Arthasāstra. The latter, which had enjoyed a vogue in and before the days of Kautilya and had been cultivated in many schools, ceased to command the old weight after the foundation of the powerful empire of the Mauryas and their successors. Its derivation from S'ruti made it as unacceptable to the Buddhist as the Smrti. In the Brahamanical reaction under the S'ungas, Bhārasivas and Vākātakas in North, and under the S'ātavāhanas and Pallavas in South India, an impatience of compromise was born. In the revision of Dharmasastra and of epic literature made in the epoch, the Arthas'āstra core of smrtis was strengthened so well that Arthasastra ceased to have an independent existence. Arthasāstra works adapted themselves to the changed milieu. Kāmandaka's Nītisāra, which claims to be based on Kautilya's work, adopts, like the smrti, the sloka as the medium of expression. It rivals Manusmiti in magnifying the power and position of the king. It omits the entire field of administration and law, leaving them to works like Manu's. It elaborates the technique of foreign relations, involving the mutual relations of rulers (Raja-mandala) and interests, forming groups ranging in number from sixteen to three-hundred-andsixty. It stresses only those features of its original as were acceptable to the Brahman reaction. The difference between Kautilya and Kāmandaka is that between one who saw a great empire rise on the foundations of a number of small states, and

of one who witnessed the daily struggles and the shifting alliances of a number of precarious principalities. Later works, like those of Somadeva and Hemacandra, reflect the steady political decline, of which we have evidence in history.

The Nītivākyamṛta of Somadeva is more a literary experiment than an original essay on politics. He reproduced in pithy sentences the words of Kautilya, but not the spirit. That was not to be expected. Temperamentally, the Mauryan kingmaker and the pacific Jain ascetic were poles apart. The subject-matter of Somadeva's little book is more closely related to Kāmandaka's work than to Kāmandaka's famous original. Hemacandra's Lagu-arhan-nīti is more an imitation of the popular summary of smrti rules (e.g. the Smrtisangraha) than a contribution to Arthasastra. Civil law is its chief topic. It reproduces the matter in digests, but without a reference to the ultimate and paramount authority of the Veda. Somadeva's book is taken up with moral maxims. It could have little use to an administrator. Hemacandra's book might have been used in a Jain kingdom, like that of Kumārapāla, but it is, at its best, a poor substitute for the works of Hemacandra's contemporaries Vijnanesvara and Laksmidhara. The aim of the Jain monk and polyhistor was to establish his claim to all-round learning and not to add sensibly to the literature of polity or law. The literature of Rājadharma, contained in the later digests more properly belongs to Dharmas'āstra.

There is another reason for the imperfect comprehension of the scope of *Dharmasāstra* and its content. It consists in the misunderstanding of the small quantum of "worldly" matter in *smrtis*, particularly in those of the earlier and later

times, and its absence in many of them. On the other hand. there are smrtis of the middle period (fifth to eighth century A.D.), which omit everything but the "civil law". Nārada. smrti is an example. The lost works of S'ankha-likhita. Hārīta (prose), Kātyāyana and Brhaspati seem to have had a large "civil law" content. The works of Manu and Yajñavalkya are comprehensive, and of the two, the latter, though very closedly related in doctrine and attitude to Arthasastra (perhaps even to Kautilya's work) is relatively sketchy on politics. Parās aras mrti, which commends itself as the one pre-eminently indicated for the present age, is pre-occupied with ācāra and prāyasccitta and ignores law and politics completely. Is it to be inferred that the subjects were regarded as of no value to the present age? The core of purely legal matter, in the modern sense, in the Dharmasūtras of Gautama, Āpastamba, Bodhāyana, Vasiṣṭha and Viṣṇu is thin, and forms in each work but a small proportion of the total. Lost verse smrtis like those of Yama, Vyāsa and others, seem to have dealt with both sides, but it is impossible in their present fragmentary condition to guess the relative proportions of the two sections in their original state. The usual explanation is that the different proportions reflect the secular or unsecular bias of the writers. The sūtras and later smṛtis are supposed to have been preoccupied with religion and ceremonial, a few only dealing with "law", under the influence of Arthasāstra. The later smrtis belong roughly to the same age as Kāmandaka. If, under the influence of Arthasāstra, they devoted themselves to legal questions to the exclusion of religious and half-religious-topics, it is remarkable that Kāmāndaka, who was deliberately modelling his book on Kautilya's Arthasastra, should completely ignore civil law and administration, which form a glory of his original, though even in it, the

sections dealing with law proper form but a small part of the whole. Kāmandaka's omissions should therefore be explained. like that of Somadeva, on the ground that he assumed the prevalent civil codes like those of Nārada. The theory of bias must accordingly fail. An efficient cause may also be found in the literary form of smrti literature of the earlier epoch, and the methods in vogue for the transmission of doctrine. The older smrtis are not only in prose but in aphoristic prose (sūtra), devised for memorising and for economy. A sūtra was not intended to be read. The aphorisms would usually be unintelligible to the uninitiated. The purpose of aphorisms was to act as sign-posts, and keep the real exposition to the track. It was so in Buddhist as in Brahmanic literature. The sloka, which came in to vogue later on was in some respects as useful. Its rhythm enabled it to stick to the memory, and it was more intelligible than a sūtra. But it lacked brevity, on which much store was set. In the earliest epochs of Vedic study, the Kalbasütra would be taught in the school of the branch (sākha) of a particular Veda, and the traditional explanation would be handed down in the school. It would not be reduced to writing but be available for recitation in class. The paramount value of the teachings of the Buddha and the belief that the Suttas (sūtras) of the Tripitaka reproduced his actual words, made the early Buddhists arrange for recitations of Suttas in the annual gatherings of the Sangha. No similar compelling motive was present in the case of Dharmasāstras, which did not always form part of the Kalpasūtra of any particular Vedic school. Their commentaries were handed down from teacher to pupil, and ran the risk of becoming lost, when those who possessed the traditional explanation perished. When smṛti material was reorganised as a collection (samhita), in a comprehensive work, it incorporated much explanatory

material till then preserved by oral transmission. The Manusmrti apparently incorporated much matter of the kind, as also the Brhaspatismrti, judging from the character of its fragments. Invasions and wars must have interrupted the work of transmission. To such calamities must be attributed the loss of much smrti material and the earliest commentaries embodying oral tradition. Among the lost commentaries that of Yajñasvāmin on Vasistha, Asahāya's bhāṣyas on Manu and Gautama, and the commentaries on Vișnu, Kātyāyana and Brhaspati must be counted. Again, the oldest commentaries on the Dharmasūtras are removed by centuries from their texts. We regard Karka. Maskarin and Haradatta as very old commentators, but between each of them and his original, twelve to fifteen centuries must The distance in time between Manusmrti and Medhātithi, or Yājñavalkya and Visvarūpa is much less. It is only from the bhāsyas, or elaborate commentaries, which came nearest the oral transmission of the interpretation of the sūtra literature, that one can form an idea of the space originally occupied by the different heads of a subject of the sūtras, and of the relative importance attached to them. For instance, the first four aphorisms of the Brahmasūtra are deemed relatively the most important in about a hundred and fifty, forming the whole, but they take up over a fourth of the whole space in the great commentaries of S'ankara and Rāmānuja. In the absence of continuous traditional interpretation, there was always the risk of misapprehension of the views of the original sūtra, even when shorter explanations embodying the traditional view, known as vārttikāh were supplied, as they were in many cases. But, even these were often criticised as not correctly conveying the meaning and drift of the sūtra, and the declared purpose of a bhāṣya was to explain, correct and supplement the vārttika. The Mahābhāsya does so in regard

to the grammatical aphorisms of Pāṇini and the vritti of Kātyāyana. Kumārila does so in explaining the aphorisms of Jaimini and commenting on the bhāsya of S'abara.1 Without vārttika and bhāṣya, a sūtra book is often not only not intelligible, but it is apt to mislead. Take the case of Kautilva's work. At the end of it, there is a sloka which declares that having had experience of the contradictions between originals and commentaries, Visnugupta (i.e. Kautilya) composed both the sūtra and the bhāṣya. The text of the Arthasāstra of Kautilva is mostly in prose, though there are many verses interspersed. They have all been usually taken as sutra. Mahāmahopādhyaya T. Ganapati S'āstri, to whom we owe both a good text and a valuable commentary, accepted the last sloka as authentic, and regarded the brief statements of the content in the introductory chapter (adhikarana-samuddesa), which are reproduced at the beginning of chapters, as the original aphorisms (sūtra) and the substance of each chapter as the commentary of Kautilya. The view merits acceptance. The aphorisms are just like chapter headings nothing more. Sūtras like Vyavahārasthāpana and Dāyabhāgah are just headings. Suppose only these aphorisms or headings survived from the work of Kautilya. Could anything be gathered from them of his views, which are now so well-known? As verse smrtis are often the lineal successors of sūtra works, the peculiarity may be postulated of them also. The long discussions of the great bhāsyakāras, who commented at length on Manusmṛti and Yājñavalkya-smrti will then be viewed as carrying on the tradition of the transmission of authentic interpretation of such aphoristic literature. The 'tacking' of Mādhavācārya, in his well-known commentary on Parās'arasmṛti, of a whole book

 $<sup>^1</sup>$  Curiously, the works of Kumārila are entitled varttīhas and tīha. while S'abara's work is styled  $bh\bar{a}sya$ .

of civil law (vyavahāra) and maxims of government to a quarter-verse of the smṛti (Rājā dharmeṇa pālayet) will then be recognised as not exceeding the legitimate duty of a commentator, and his elaboration of the civil law, which the original appears to ignore as not a mere tour de force.

Bhasvas and nibandhas (digests) continued to be written up to the threshold of our own times. Nevertheless. there has been an increasing neglect of Dharmasastra. It has not only shared the misfortune of all technical literature in Sanskrit through the drying up of the springs of patronage, but it has also suffered from another cause. The contact between European and Indian cultures in the 19th century produced, in Hindus, in the beginning an admiration for the former and induced an apologetic attitude for the supposed crudities of the latter. There came, later on, a new love for and pride in their ancient literature. But the revival helped only the study of the Veda and its auxiliaries, classical Sanskrit literature, and Indian philosophical systems. Dharmas āstra had little share in the revived interest. Its very mass repelled all but the few who devoted their time to the Kalpasūtras, in their triple division of srauta, grhya and dharma. Manusmrti was an exception. It is illustrative of the indiscriminate trend of the movement that when translations of even the smaller smrtis of Nārada, Viṣṇu and Bṛhaspati were included in Max Müller's "Sacred Books of the East," a version of the samhita of Yājñavalkya, which had been so great an attraction, was not finally included in the series. Recent interest is due to lawyers and judges, who know Sanskrit. Indifference to Dharmas āstra is still pretty general, and may be traced to the feeling that 'things that matter' like law and politics, are wanting in such "priestly" books. Most students have neither the patience nor the conviction, which made Colebrooke obtain a grounding in Mīmāmsā, which is so vital to an understanding of Dharma-sāstra, before he translated the Digest of Jagannātha.

The result is regrettable in view of the excellent progress made in the study of our history, and of the application of the comparative or historical method to law and politics. Sir Henry Maine's influence was an important factor of the change. It helped to supersede the analytical study of Indian law and politics by the historical. Institutions are now viewed as growths which suggest lines of evolution. The reciprocal influence of idea and environment is assumed and investigated. Institutions, movements and ideas are judged without bias. But, have these safeguards been applied in the study of Dharmas ästra? Is it not a common tendency to assume ignorance, prejudice and self-interest as the ruling motives of hierarchy, and to regard them as present in Dharmasastra, because it apparently emanates from the priestly class? Even a cursory view of Dharmas astra must dispel such ideas. The critical faculty is not the monopoly of the modern age, any more than reasoned scepticism. S'abara indulges, in quite a 'modern' manner, in flings at priests and their selfishness when he comments on the purpose of some Vedic rites. Kautilya does not spare his own teacher. S'ankarabhatta does not spare his father, the renowned Kamalākara. Good faith and competence alone earn respect for authority from our 'legal' writers.

Doctrines which sound strange to us are not necessarily unsound. Nor can we presume that in an earlier age they were not considered reasonable and well-grounded. Take the instance of the doctrine that the king and the Brahman uphold the

world-order. The acutest writers of India accepted it, though they were aware of the weaknesses of individual rulers and Brahmans. Deliberate or veiled sophistry was certain of exposure in times in which logic was well-developed. Distortions of meaning were difficult when the rules of interpretation were clearly laid down and understood by those who used them. An author who misquoted a text, or altered its wording, would be promptly exposed. The care with which the texts were preserved, especially in technical literature, is seen in the way in which bhāṣyas and digests notice and discuss even petty differences in reading. An authority opposed to one's own view is never ignored or suppressed. It is met squarely. The principle was enforced by the peculiar form adopted in exposition. The opposed statements were stated, then answered and the conclusion reached last. There were other conditions favouring literary integrity. Learning was localised in places like Kāsī, Paithān and Nāsik. The wandering scholar, who carried his library in his head, roamed about as a pilgrim and made his learning pay for the tour, helped to keep ideas and books in circulation. A new book soon acquired an instantaneous influence and recognition proportioned to its merit, even in far-off places, in an age which had not the advantages of printing. The conditions made for uniform texts as well as the spread of new methods, new ideas and new doctrines in areas far removed from those in which they were first promulgated. Critical estimates of the honesty, accuracy, and reliability of writers were carefully canvassed, and spread throughout the country. New writers had need to be careful. Rivalry between scholars was keen and criticism sharp and unsparing. The conditions were such as to ensure integrity in texts, accuracy and fidelity in interpretation, logic in inference, and absence of bias in application.

The spread of priestly impositions in such an atmosphere can be safely ruled out.

But it is largely on such presumptions and on defective understanding that many views of our day about Dharmas'āstra are based. I. J. Meyer, to take a distinguished example, discriminates between Indian works on magic and law, and places Dharmas āstra under the former. The view is akin to that which ascribes the birth of civil law (vyavahāra) to the influence of political environment, and its incorporation into Dharmasāstra to an alliance between king and priest. small content of 'law' in smrtis, the existence of two classes of Mauryan courts, and the assumption that Indian thought differentiates between "religious" and "secular" elements are responsible for these wrong generalisations. They fail to recognise either the importance of unwritten law, preserved in the recollection of assessors and judges, who had to be trained in Dharmasastra, or to the relative value to be attached to customary and king-made rules. Jolly's dictum that the characteristic of Dharmas'āstra is high-flown religious idealism expresses a kindred view. To describe Arthasāstra as 'public law' and Dharmasastra as 'private law,' as a recent writer (B. K. Sarkar) does, is to miss the intimate relation between the Hindu state and family, and the duty of the former to correct irregularities of conduct by members of the latter.

The Indian king was believed to be responsible as much for the correct conduct (ācāra) of his subjects, and their performing the prescribed rites of expiation (prāyascitta) as for punishing them, when they violated the right of property or committed a crime. The ācara and prāyascitta sections of the smṛti cannot accordingly be put outside the "secular" law. The allied

distinction between Arthasastra and Dharmasastra on the plea that the former deals with real-politik and the latter with ideals. over-looks the fact that when judges and parties shared the same ideals, as expressed in smrtis, ideals were translated into action, and that there was an "idealistic" element in Arthas'āstra as much as in Dharmas'āstra. Breloer's view that Arthasastra is "planned economy" is correct taken by itself. but the 'plan' is part of a wider scheme of social organisation. laid down in Dharmas'āstra. Dr. K. P. Jayaswal's distinction between Arthasāstra, Rājanīti, and Dharmasāstra as that between "municipal and secular law", "constitutional law," and "penance law" is not only based on superficial observation but on the disputable view of the origin and function of the two classes of Mauryan courts, and a failure to observe, that Rājanīti in the widest sense will include (as Sarkar realises), all Dharmasāstra. The occasional identification of Dharmasastra and vox bobuli is due to the translation of 'Mahajana,' in a famous verse from the Mahābhārata, into 'the populace,' whereas it only means a magnanimous man learned in Dharma.

Illustrations can be multiplied of the prevailing misconception of *Dharmas'āstra* and its supposed rivals. Its primary cause is a failure to start, as in many *nibandhas*, with a chapter dealing with definitions of terms, (*paribhāṣā*) in which the term *Dharma* is explained. The word *Dharma* is indeed difficult to define, and Āpastamba, in a famous passage, states that it is best to gather its import from practice. Indian logic (*Nyāya*) defined it as an innate quality of the soul, action enjoined (*i.e.* by the Veda). The idea is further developed in *Mīmāmsā*. *Dharma* is that which is signified by a direction and results in a benefit. The *Nyāya* 

school held that an invisible effect, called abūrva attached itself to the soul by the performance of an enjoined act (Dharma), and lasted till the benefit actually accrued to the soul. Dharma was thus regarded as fixed in action. A school held that its effect was instantaneous, though its manifestion had to wait till death. The idea is akin to the belief that good and bad actions are inseparable from the soul and guide its pilgrimage through existences (Karma, samsāra). Dharma is viewed as the norm, which sustains the universe, and in this sense is somewhat like the Vedic Rtam, and the Greek Law of Nature. For practical purposes, Dharma can be taken as the innate principle of anything in virtue of which it is what it is. Analysed and applied, the conception becomes ethically duty, physically essential property, spirituality in religion and righteousness or law in popular usage. Manu equates Dharma with merit flowing from doing the right thing (punya), and in that sense it is described as the only thing which follows the soul. The belief in a moral God leads to the identification of Dharma with the Deity. Viewed in its working, Dharma is law of cause and effect, and is described as destroying when violated and protecting when obeyed. Innate quality and potentiality are related; so Dharma is taken to be the mean between the ideal and the possible. The many wide extensions which are given to the term by itself and in combination with qualifying words, is illustrated in the recently published Dharmakos'a. The Buddhist adopted the concept, omitting the postulate of its being due to Vedic injunction. It becomes the root-principle of cosmic order, by finding which one can obtain liberation (nirvāna). It includes and underlies every law, physical, ethical, and human, and it is eternal. It forms therefore, along with the Buddha and the Sangha the Triratna (Three Jewels) of Buddhism.

Strictly construed, every science will thus be *Dharma-sāstra*, but the term was restricted to enjoined *human* action. So conceived, it was divided into *pravṛtti* and *nivṛtti Dharma*, according as its end was action or freedom from it, into ordinary and extra-ordinary, (sādhaṛaṇa, asādhraṇa), into iṣta and pūrta (viewed from the standpoint of enjoined Vedic ritual), and as relating to varṇa (caste), station (āsrama), caste and station (varnāṣrama), quality (guṇa) and context (nimitta). The divisions were subdivided, as general, special, equal and emergent e.g. Āsramadharma.

If differences springing from detail are put aside, Dharma is the whole duty of man. It includes not only the relations of man to man, but of man to the Universe. Whatever is enjoined by authority or the inward promptings of conscience is Dharma and comes within the scope of Dharmas āstra. In this sense its scope is encyclopaedic, and it comprehends all knowledge. This idea is implicit in the enumeration of the location of Dharma (Dharmasthana) which brings all knowledge within it. The Puranas alone rival Dharmas astra in so a wide scope. Vijñānesvara brings Arthasāstra, on this among other grounds, under Dharmas āstra. Apart from the relevance of legal medicine in any system of law, Ayurveda (Medicine) is one of the Dharmasthanas. So are Astrology, (Jyautisa) and Natural Science (Laksana). Two famous collections, both of Dharmasastra, made in the 16th century illustrate this view. Mitramisra's Viramitrodaya has these branches among its 22 books. So has Todar Mal's less famous Dharmasaukhya. Sometimes, the relevant information from a branch may alone be brought in; as medical knowledge in the treatment of grievous hurt, questions of paternity determination, the relative position of twin children, the liabilities of

professional soldiers, etc. But certain sections were deemed essential in a *Dharmasästra*.

The best example of a complete Dharma digest (Dharmanibandha) is the Krtyakalpataru of Bhatta Laksmīdhara. It is the oldest now available, and one of the most comprehensive and authoritative. It adopts a special arrangement not found in other digests. Taking the life of man to begin (as Hindu iurisprudence held it to begin) with conception in the womb, and to end in salvation after death (Moksa). Laksmidhara expounds the traditional view of the public and private duties of man in a sequence following the progress of life and station. The first book begins with the period of dedicated study (Brahmacarva). The second is devoted to the house-holder. i.e., the ordinary citizen (Grhastha), and the third to the daily and periodical duties, and the proper time for their performance (Niyatakāla). The offering of oblations to ancestors is an essential duty, signifying the continued existence of the family. The ceremonies connected with this duty (S'rāddha) occupy the fourth book. In the Iron Age (Kaliyuga) an easy way of acquiring merit is by making gifts  $(D\bar{a}na)$ which form the subject of the fifth book. The dedication of objects of worship ( $Pratisth\bar{a}$ ), and the rites of worship ( $P\bar{u}j\bar{a}$ ) take up the next two sections. Merit (bunya) accrues and demerit disappears. Pilgrimages to holy places or streams (Tirtha) are performed. But pilgrimage cannot get rid of the need for ceremonial expiation, which is prescribed for all transgressions. The rites of expiation (Prāyascitta) perhaps took up another entire book which is now lost. Ceremonial impurity is believed to arise from birth, death, action, and contact. Purification from such impurity (S'uddhi) is therefore next dealt with. Thus far all the sections are common to persons irrespective of their civil status. But, kings have not only to enforce, as part of their regal duty, the performance by every one of his special duty, but they have other duties springing from the headship of society. These are brought together in a separate section, named Rājadharmakāṇda. The commonest work of the king, in a society, in which public opinion largely enforces the performance of religious and sacramental duties, even apart from State-compulsion, is that of seeing that every man's person, property and status are not violated by any other person. Disputes concerning these come under Vyavahāra, with its eighteen conventional titles. The two sections ordinarily viewed as politics and law, form the twelfth and eleventh books. Among the duties of the king was that of performing public ceremonies, believed to be able to combat evil influences threatening society or its head. Misfortune is heralded by alarming portents (adbhuta). The treatment of these is taken up in the thirteenth section on propitiation (S'anti). To every one comes death, and the way to release (Moksa) if life has been properly lived. Its treatment concludes a vast treatise in fourteen sections, typical of the content of Dharmasästra.

Lakṣmīdhara's great book was written to a king's order. It has been described to show the correct view of the scope of a smrti or nibandha. Many digests were written subsequently, but with the exception of Vīramitrodaya, none formally treats of all the sections in the Krtyakalpataru, though more or less the same matter is distributed in them. Sometimes, entire sections are omitted in certain digests, e.g. Rājadharma, in the narrower sense, in Smrticandrikā, and Vyavahāra and Rājadharma in Smrtimuktāphala, to refer to two digests with which we are familiar in South India. Their authors had

no political and forensic experience and so they refrained from dealing with what they did not know. The same reason will explain why Candesvara omits the sections dealing with consecration, purification, expiation, propitiation and salvation in his Ratnāhara. He was a Thakur and not a full Brahman. Lakṣmīdhara was not merely a learned Brahman, but he had held successively every major administrative office, under a powerful king, before he commenced his digest. He did not feel debarred either by want of administrative experience or of S'rotriya status from dealing with every division or topic of Dharma.

The correct perception of the scope and content of Dharmasāstra, and of the means of ascertaining Dharma, requires, as an antecedent condition, a grasp of the major assumptions or postulates of Indian belief and their logical implications. The more important of them may be indicated. First in importance were two allied hypotheses: "Dharma has its root and finds its sanction in revelation (Veda)," and "the sole subject of revealed literature (Veda) is Dharma." The Veda is boundless, eternal, uncreated, omniscient, and consistent with itself and ultimate reality. In its branches, and in the knowledge derived from it, it is one-pointed. All of them aim at a common goal, teach the same doctrine, and their authority is equal. The purpose of life is four-fold, viz. the pursuit of welfare, of pleasure and salvation, (artha, kāma, mokṣa) along with the performance of Dharma; and the four-fold purpose corresponds to and is rendered possible of attainment by the four-fold division of the population (caturvarna) and the four-fold division of life (caturās rama). From these premises a number of inferences of importance for the determination of valid conclusions were drawn by close reasoning. They

demanded and obtained universal acceptance. A few of them may be mentioned illustratively. The hypotheses in regard to the Veda led to the conclusion that any rule in a smrti for which a Vedic source can be found becomes invested with the infallibility of the Veda, and its binding authority cannot be questioned. The first duty of a commentator is to search the Veda for the authority for any rule. S'abara, Kumārila and later writers of Mīmāmsā revel in such research. Visvarūpa excels in finding Vedic authority for the text of Yajñavalkya, and Medhātithi for that of Manu. Since the Veda is limitless, it might be presumed that a portion of it has still to be found, But as human ingenuity and skill cannot be equal, in our degenerate times, to the discovery of the Vedic source of every smrti rule, those rules for which such an origin cannot be found, are not to be rejected, if they are still found in a smrti, as that raises the presumption that the author of it had the Vedic source before him which eludes the commentator. Its operation will therefore be held in suspense. The Veda is the bed-rock of Hindu religion. As Dharma is its only relevant content, the science which lays down Dharma (Dharmas āstra) has the binding character of revelation. The hypothesis that Dharma creates a benefit, which attaches itself to the soul (ātman) leading to a happy result ultimately, made the exact study of Dharmas'āstra a paramount duty.

An infallible Veda cannot contain any internal inconsistency. Nor can it be really in conflict with what is manifest to experience. Since all knowledge has an ultimate Vedic basis, every branch of knowledge must be in accord with every other. Veda and *smṛti* must agree; so should *smṛti* and *smṛti*, *smṛti* and Purāṇa, and so on. The practice of good

men, i.e., men brought up in a proper tradition, should be presumed to be in accord with Vedic injunction, and be accepted as a guide to conduct. Hereditary practice must raise a similar presumption, and so also common usage or custom. When there is an apparent discord between a rule derived from one source and that from another, every endeayour should be made to reconcile them. Smrti like the Veda is limitless in extent. Hence, even an unnamed or unidentified smrti text, (smrtyantara) must not be rejected, unless it is manifestly a forgery. So with a Purana, or even an Upapurāna. There should be a close search for internal consistency. Caution is necessary in accepting guidance in so vast a field, and there should be no hesitation in rejecting unauthentic rules. An illustration may be given. The rule that a boy, who had undergone samskāras ending with investiture (upanayana) in the father's house, cannot be taken in adoption is laid down in the Kālika Purāna. After showing that the text, even if genuine, should be construed differently, Nīlakantha and Anantadeva ultimately reject it, as it was not found in several MSS, of the Purana, and so was unauthentic. The license to search for sanction over so wide field did not lead to carelessness. It induced on the other hand exceptional vigilance in scrutinising every text cited as authority. The rules of interpretation were made more critical, refined and subtle, and so was also their application to the interretation of rules of Dharma as guiding conduct.

The interpretation of *Dharma* and the adjudication of disputes on its basis was obviously not work for amateurs. To have the king preside over a court and hear cases might be embarrassing. He was therefore replaced by the trained judge, and the equally trained assessors who were to find the

verdict. It was open even to an expert visitor to intervene in a trial and state his view as amicus curiae. When there was either conflict between rules or authority, or between rule and usage, or when no rule could be found or the custom cited had to be examined for evidence of authenticity, the questions were to be decided by an ad hoc commission of experts, called parisad, for the constitution of which elaborate rules were laid down. These were three safeguards to ensure proper adjudication. A fourth lay in the power conferred on an expert to state the law on a disputed point, (like a jurisconsult) as a vyavasthā, and the medieval collections of vyavasthās were not unlike responsa prudentam in Rome. The opinion of a commentator or digest was to be honoured as vyavasthā. Special treatises on moot points (dvaita-nirnaya) commanded the respect they deserved.

But for all decisions and their soundness the ultimate responsibility was laid on the king or the state. It was in this way that *Dharmasāstra* in its comprehensive sense became the law of the country, and as it was the king who enforced its rules, it became *Rājadharma*.

THE first impression created by even a superficial view of the extant literature of *Dharmas'āstra* is its vastness. But what has survived is only a very small part of what must have been composed. Indian social and literary history testifies to tireless industry in the production of this form of literature amidst the storm and stress of the centuries. Calamities like barbarian invasion, internecine war, the impact of alien religions and cultures and political vicissitudes were powerless to stay the creative activity. In such circumstances a disproportionately large number of the intellectual and religious leaders of the community must have been eliminated, even if they were not deliberately singled out for extirpation by a ruler of an hostile religion or culture. Protracted wars have usually resulted in a cultural set-back, and the recovery takes time. That it worked so in India also cannot be doubted. But the wonderful activity in the cultivation of Dharmas astra continued, almost without cessation, even in the middle of wars and foreign invasions, and was sometimes even helped by them. What is the cause of the paradox? What is the compelling influence which gave the subject an enduring vitality and power of recuperation? An answer to the questions throws light not only on the vitality of a subject, which was closely associated with religion and regulated modes of life, but it reveals special features of the

governments of the time and their relations to the lives of the people.

Dharmasāstra, like religion, dealt with the whole life. not with only a part of it. No one was outside its jurisdiction: the individual, the family, the corporations, and the king were all under it. It upheld the ideal of an indissoluble union between state and society, and king and subject. The welfare of the king was held to be rooted in the well-being of the people. Political union was sanctified by religious sanction. The King and Danda, the Spirit of Punishment (the power of sanction) were both of divine creation. Anarchy was abhorred. A condition of statelessness was conceivable only in the Golden Age. The doctrines of karma and samsāra linked life in this world with other existences and with the world order. A reciprocal influence, generated by Dharma, was believed to connect right or wrong living with cosmic influences of a supernatural character. Good government ensured the happiness of the people and it did so by bringing into operation beneficent influences which made happiness certain. Under ideal rule, like that of Rāma, unhappiness and sorrow were unknown. A good king reproduced the conditions of the Golden Age, and a bad one intensified the sufferings of the Iron Age. On the king lies a responsibility, which cannot be shifted or shirked. He is the maker of the age (Rāja kālasva kāranam). The theory of this awful responsibility of the state was enforced by telling illustrations. An Arjuna was given the name of the Hero of the Golden Age (Kārta-vīrya) because he was so vigilant that he corrected in his subjects even the impulse to wrong-doing. Rama was described as having produced in an age of less perfection the ideal conditions of the Golden Age (Tretā-yuga-pravartitakārta-yuga-vṛttānta). The union of king and subject was like that of soul and body. An evil ruler must be expelled. Taxes are the king's wages; he must earn them by good government. His freedom to do what he likes ends with his coronation (abhiṣeka). Thence forward his life is dedicated to the maintenance of Dharma.

Faith in the reciprocal influence of human righteousness and the order of the universe, which is a teaching of religion, was thus harnessed to social comity, mutual co-operation and obedience to the state. To disobey the king was not merely imprudent; it was a deriliction of *Dharma*. Conversely oppression was not only risky and foolish, but it was *A-dharma*, and will lead to prompt retribution both in this world and in others. The fire engendered in the hearts of men by tyrannical rule will burn the king and his dynasty. If God (Viṣṇu) is in the king, He is no less in the subject.

These high conceptions of duty lead to the proposition that good government requires a correct knowledge of *Dharma* on the part of the ruler. He should know not only his own duties but *fully* visualise those of every one else in the kingdom. Unhappiness is a sign of error in governing; and as it springs often from social misfits, the discovery and correction of such misfits is a primary duty of the state. As all duties are implicit in *Dharma*, its vast literature and sources must be explored for the discovery of remedies for injustice and evil, and for the solution of problems continuously thrown up by changing times and circumstances. The belief in the divine character of *Dharma* and its universality of applicability to all times and circumstances, makes the discovery of remedies to social evils, the aim of research in *Dharma*. *Dharma* adjusts

obligation to capacity. How far would the principle justify reduction of the weight of caste duties in times of stress, or in the general decline of the Iron Age? Were rules to be the same after the ravages of war, conquest, alien settlement, the penetration into society of the barbarian (mleccha), the multiplicity of economic occupation, enforced departures from functional grouping, and divorce of privilege and the merit to justify it?

In the answers to such questions will be found the reorientation of *Dharma*. The adjustment of law to the needs
of society has usually been made in three ways: by legal fiction,
by equity and by legislation. In the evolution of *Dharma*by interpretation and by research, we can see the influence of
the first two but not of the third. But, unlike the fictions,
which were deliberately used by the civil lawyers of Europe,
for reconciling the letter of the law and the needs of society,
the hypotheses which served the same purpose in India were
those which were believed in as part of religious dogma. The
possibility of a sceptical jurist in ancient or medieval India
cannot be ruled out, but the probabilities are that every change
made by interpretation was made in the honest belief that it
was necessary to vindicate *Dharma*.

Even advanced thinkers are usually the creatures of their age. A study of the variations of opinion among Indian writers on *Dharmasāstra* will not disclose much chronological progress in ideas, and so-called "liberal views" may be found in writers of earlier and "conservative" leaning in those of later times. The existence of schools clustering round a great teacher or writer like Kautilya might lead to progress within the school. Of this we have parallel evidence in Indian

systems of philosophy. But till a late stage, cleavages of opinion, which would have led to the formation of schools of thought, did not arise in *Dharmasāstra*, though we can trace divergence of opinion far back. Later differences have been classified as 'schools' and been treated as racial and provincial, though to those who held the views aimed at tenets, the universal acceptance.

The Mauryan empire saw Buddhism rise to the rank of an Imperial religion, but Buddhism was heresy, according to Dharmasastra. The period of barbarian invasions which followed the break-down of the empire of Magadha raised new problems of adjustment. Among them, the most important were readmission to varnas of those who had gone out of them voluntarily or otherwise, the restitution of rights to abducted and outraged women, condonation (after purificatory or expiatory rites) of breaches of duty and failure to observe the sacramental rules, a new attitude towards non-kṣatriya kings, the recognition of renunciation (sanyāsa) by others than Brahmans, acceptance of foreigners who embraced Brahmanism the reduction of ceremonies which were beyond the strength of the people in altered conditions, permission of divorce and remarriage of women, and realignment privilege and duty to position and responsibility.

The hypothesis that *Dharma* was good for all time and all circumstances acted as the Law of Nature did in the evolution of Roman law. The processes by which the adjustment of *Dharma* was insensibly effected were, however, natural and logically followed from the primary hypothesis. The general lines are clear. *Smrtis* were classified into those which had a 'visible' and an 'invisible' purpose (*dṛṣṭārtha* and

adrstārtha). To the former Vedic infallibility did not apply as their aim was wealth and pleasure as contrasted with the performance of enjoined duty and salvation of the latter. The latter prevailed over the former. Secondly, the authority of a smrti depended on its merit sui generis. In a remarkable passage, Medhātithi dismisses the enumeration of valid smrtis as futile because there is no end to it, and even a smrti composed in the present generation might, if its doctrine was sound, become an authority. Thirdly, the rule of logical interpretation (nyāya) which Kauţilya advocated and Manu condemned, received wide support. Fourthly, the application of valid usage was helped by the injunction to make official records of custom. Customary law was systematised. classified and made applicable to the groups concerned. The doctrine that weakness demands reduced rigor in penance. took the form of Yuga-dharma, accepted in the sense. not that it alone is operative universally in the Yuga or age concerned, but that it gives an option for a lenient construction of duty. The recommendation of gifts (dana) and faith (bhakti) in preference to sacrifice (Yajña) and penance (prāyasccitta), the acceptance of the principle of substitution (bratinidhi) to meet cases in which the original cannot be produced (e.g. kricchra replaced by a money gift to one who does it for the donor), and the principle that certain ancient rites, which were not recommended, may be omitted in Kali-yuga (Kalivarjyas), moved in this direction. In the last category, it was the tendency to include customs which had gone out of use, like the levirate (nivoga) or rites which became impracticable (like the Asvamedha sacrifice). Rules of pollution (in the case of town life as pointed out by Nanda Pandita) were relaxed in marriages, festivals, pilgrimage, war and personal danger. The practice of referring questions to Parisads gained ground, and caste-parisads to settle caste rules came into vogue, in imitation of the original.

These changes, along with the appearance on the stage of rulers who accepted the responsibility to enforce Dharma, but had not been brought up in the old tradition, necessitated a recasting of smṛti literature. When a political purpose was behind the recasting, as has been suggested by the late Dr. Jayaswal, in regard to Manusmrti, the rules tended to go back to the old ideals, e.g. the condemnation of S'ūdra mendicancy and celibacy, and magnification of the Brahman. new dynasties, which were either contemporaries of the S'ungas or came after them, were of dubious caste. Greeks and Scythians, who had no strong religion of their own, and no caste system embraced Brahmanism, and showed excessive zeal like all converts. The horse-sacrifice, which is one of the Kalivariyas, is performed by rulers of doubtful caste, as well as by Brahman Kings like Pusyamitra and the Bharasivas. The S'atakarnis and the early Pallava rulers performed it. So did the Kadambas and the Gangas, as well as the Vākātakas. Even the Kuṣān Vasiṣka claims to have done one. Samudragupta, who raised a principality to an empire, and gloried in his relation to an out-caste class, performed two horse sacrifices. Heliodorus, a Greek envoy, calls himself a devotee of Visnu (bhāgavata and erects a column in a Viṣṇu temple. The Huns, who were more cruel than other invaders, become worshippers of Visnu. The depressing conditions of the age are reflected in an increasing addiction to magic. The altered circumstances are seen in the new smrtis and Purānas. The literary Renaissance of the Gupta epoch shows the fillip given to new forms of old ideals under the inspiration of the Gupta dynasty. An empire has to be governed.

Civil law is more complex and requires specialists to enunciate it. The demand is met by the versified *smṛtis* of Yājñavalkya, Bṛhaspati, Nārada and Kātyāyana.

Cleavages of opinion between the smrtis and their interpreters necessitate the production of adequate scholia. The new commentator cannot however rest content with brief explanations. He must attempt an exposition (Bhāshya). Asahāva (600) A.D.), Visvarūpa (800 A.D.), Medhātithi (850 A.D.) illustrate this movement. The powerful support given to the spread of Mimāmsā doctrine by Kumārila and to philosophical speculation by S'ankara swept away the lingering remnants of Buddh-Mimāmsā also furnished a potent instrument of smrti interpretation. New dynasties came to power from the eighth century onwards, and history repeated itself. A great impetus was again given to the writing of commentaries and digests. The first experiments in 'legal' comprehension took the form of condensed verse summaries of the conclusions of the major smrtis, which could be memorised and commented on in schools. Examples of it are Medhātithi's lost Smrtiviveka and the anonymous Smrtisārasangraha, Caturvims atimata and Sattrms'anmata, but even these did not meet the new demand for full enunciation of *Dharma*. New motives for re-examination the content of *Dharma* literature came after the Musalman invasions and settlement. There had been wholesale enslavement and forcible conversion to Islam of Hindu men and women. The attempt to rehabilitate them is reflected in Devalasmrti, which declares with vehemence that all smrtis opposed to it were void. The new Rājput dynasties, which came into prominence after the elventh century, like the Gāharwārs of Kanauj, the Paramārs of Mālva, and the Yādavas of Devagiri were fervidly Hindu. Nothing but wholesale recapitulation of *Dharmas'āstra* will satisfy them. Large digests (*Nibandhāḥ*) become the fashion in every Court. We have lost King Bhoja's celebrated digest, Gopala's *Kāmadhenu* and several other works of the kind, born of this movement. The *Mitākṣara* is virtually a digest though greatly limited by its text. The ruler of a modest kingdom in Konkan, the S'ilāhara Āparārka, wins lasting fame by an extensive commentary on *Yājñavalkyasmṛti*. But the most exhaustive of the digests is easily the *Kṛtyakalpataru* produced by Lakṣmīdhara, by command of king Govindacandra. In Bengal Bāllālāsena and his teacher Aniruddha produced great digests. The stupendous digest of Hemādri, which covered only part of the ground, was the contribution of the new kingdom of Devagiri.

The later digests like those of Visvesvarabhatta, Madanasimha and Dalapati are useful, along with the digests of Candesvara and Vācaspati Misra, in showing how even under Muhammadan rule, the devotion to Hindu Dharma was sustained. The impulse to compose treatises on Dharmas āstra showed no sign of weakening, whether the head of the Musalman empire was a broad-minded ruler like Akbar or a staunch iconoclast like Aurangzib. We owe the great digest of Mitra Misra to the revivalist zeal of a Bundela prince, who ambushed Abul Fazl, and became the friend of Jahangir. still better known Mayūkhas were composed to the order of a petty Hindu chieftain. The production of such works in an epoch in which no Hindu ruler in Hindustan enjoyed independence, or under the patronage of Musalman rulers, was due to either or both of two motives, viz. the desire to acquire merit by causing to be written, a great work which will be as a guide to more fortunate rulers in the future. and secondly, to have for their own guidance in the small areas under their own rule, suitable codes of the full Hindu Dharma. The revivalist influence coupled with the ambition of new dynasties in commissioning great treatises is best illustrated by the first kings of Vijayanagara under whom Mādhava wrote his famous works, including the commentary on Parāsara.

Side by side with the production of digests and commentaries went on the writing of treatises on controverted points (*Dvaita-Nirnaya*). They are most common in the literature of Mithila in the fifteenth and sixteenth centuries.

It was impossible to compose a new nibandha for the purpose of settling a number of minor questions in dispute. The composition of a nibandha involved an amount of labour which could be done only by a large body of scholars acting under the supervision of a master. Nor could the doubtful points of Dharma be settled by convoking Parisads, as men with the needed qualifications could not be secured. A permanent commission of legal reference was also out of the question. The Pandita of the royal Court, the successor of the ancient Purodhā, had begun to replace him even in the Gupta period. S'ukranīti (12th century) makes it the duty of the Pandita to consider laws which appear to run counter to tradition and worldly experience and advise the king on suitable action. The work of Parisads was sometimes done by the assemblies of pandits specially convened in places like Kāsī, Paithān and Nāsik, where there was always a number of learned men.

The increase in the number of digests and commentaries did not altogether get rid of the embarrassment caused by conflict of views and doctrine. A conscientious ruler could

not easily commission a new digest. It was an expensive business, requiring the services of a large number of scholars working under the direction of the digest-maker. Mimāmsā rule allowing an option (vikalba), wherever two or more unreconciled positions had each separate authority, tended to increase confusion. If the matter was to be settled a way was open. If the king, as well as his people, ceased to believe in traditional Dharma, the ruler could proceed to frame by royal edict a new body of simple, compact and uptodate laws. But if the king or the bulk of his subjects were orthodox, and relied on Dharmasāstra, the course was open only if they felt that it was possible to supersede Dharmasāstra by royal edict (rājasāsana), giving it the precedence, which it appeared to have in Kautilya's Arthasāstra. But the passage was interpreted, as the similar one of Yājñavalkya, as implying only the power of a king to declare the law which was not in opposition to Dharma, in cases in which there was doubt, and not as vesting in a ruler concurrent or superior law-making authority. Consistency required that the authority for the alleged power should be considered in its context and read with the injunctions, found in both Arthasāstra and Dharmasāstra, enjoining the king to adhere to Dharma. Both brought the king within the jurisdiction of law, and allowed decisions to be given against him in his own courts. Medhatithi roundly declared that a king cannot make a law over-riding Dharma. The personification of the power of punishment as a divinity was a picturesque way of expressing the view that the king is subject to law. The evidence of history does not disclose any exercise of the alleged regal power of independent legislation. Asoka, who declared Dharma in his edicts, merely enunciated doctrines which were equally acceptable to Brahman as well as to Buddhist.

He dealt with what would have been called Sādhārana. i.e. ordinary, Dharma. What little evidence there is appears to run counter to the claim. The point may be illustrated. In old Indian law, theft was a capital offence. The receiver of stolen property, even if he took it in good faith, or in the ordinary way of trade, might become liable to punishment. It is stated by Dandin that the Mauryas made a rule that in cases where such property was found in the possession of merchants, the presumption should be of their innocence, and that they should not be punished as receivers of stolen property. The interpretation is equitable. In Indian law, the value of stolen property which was not recovered by the king had to be made good by him. A rule of the kind, alleged to have been made by the Mauryas, could only add to the king's own liability. Another instance is of a small alteration which Asoka claims to have made in criminal procedure. In Ancient India, the passing of a capital sentence was followed by immediate action. There was no time between sentence and execution. Asoka claims to have granted to such an offender a respite of three days, after sentence of death had been passed, to enable him to make his arrangements for spiritual benefit. It is noteworthy that Asoka did not claim a power of reprieve. In the Rājadharmakānda we have recommendations to kings to release prisoners on the occasion of their coronation. But, there is a universal exception to the royal power of pardon, and that is in regard to the sentence of death, which cannot be set aside by a king. Asoka who forbade the slaughter of animals, restricted the prohibition to the royal kitchen, and there is no evidence of his having interdicted the Vedic sacrifices. His prohibition of caponing and castration was merely an enforcement of the Dharma rule against brunahatti. It is open to presume that if he felt he could change the law in the case of capital offences, the merciful

emperor might have exercised the power. His absention should be construed in support of the position of Dharmasastra that legislation by edict can declare law, but not make law contrary to Dharma. The unnamed Maurya of Dandin might have been the great emperor himself. It is significant that a Buddhist ruler should have been chary of making a change of traditional Dharma, and his frequent references to Dhamma, usually taken as allusions to the Buddhist Dhamma, may as legitimately be viewed as to Brahmanical Dharma. His Dharmavijava is conquest according to the humane rules prescribed by Dharamasāstra. His Dharma-amātya was no other than the Dharmādhikārī. Asoka's partiality for the term might have been due to policy; even a Buddhist ruler must conform to the Dharma of his subjects. It may be noted that the Satraps of the Dakhan and the Pallavas, both reputed foreigners, styled themselves Dharmarājas. The Kadambas of Banavāsi, who could not have ruled in strict accord with Dharmasāstra, took the title. The Gangas of Tālkad did so too. Over the seas, the Kaundinya emperors of Campa (e.g. Bhadravarman, c. 400 A. D.) took the title. The Colas gloried in keeping, like Kālidāsa's hero-king, to the rules of Manu. The drift of the evidence is one-pointed.

What was expected from the king indicates what the state was competent to do. It may be gathered from the evils which a condition of anarchy (arājatā) was supposed to generate, and which the king was to ward off. Among the things which disappear in anarchy, prominent mention is made of the worship of gods, Dharma, sacrifices and freedom. The discharge of the primary state-duty of protection (paripālanam) ensures freedom; but the other functions imply the use of directive, regulative and coercive power of the state

in the interests of Dharma. The list should be read with the accounts of barbarian (mleccha) rule given by the Purānas. as his characteristic was that he contravened Dharma. The Visnu-burāna counts among the enormities perpetrated by the mleccha (the Indo-Bactrian and Indo-Scythian) the slaughter of Brahmans, women and children, killing of kine. greed and unjust taxation, violence, internecine war (hetva eve paras-param) and omission of the rite of coronation. The mixture of offences against humanity, sound economy, sound polity and ritual should be noted. They are, in popular belief, the signs of Kali, the personification of Evil. Every king who, in medieval times, either ordered the codification of Dharma or did it himself, is described as freeing his kingdom from Kali by the service. The royal champion of Dharma stood not for mere morality but for religion. It is in this sense that the king is classed with the Brahman as the prop of world-order. The curious suggestion that this statement refers to an old rivalry between civil power and the sacerdotal, which was ended by the alliance of king and priest in their mutual interest, is based on misconceptions, among which that of the division of functions between the courts of justice in which the judges and assessors were Brahmans, who declared the law and found the verdict on the evidence, and the executive authority which implemented the judgment, stands foremost. The education of a prince, on the lines indicated in Arthasastra and Smrti, for his future office would be possible only if the prince succeeds by hereditary right to an old and established throne, in a small kingdom. A selfmade ruler of a non-kşatriya caste, who builds up a large kingdom, will neither have had the antecedent education for his office, nor the inclination and facilities to get it after the establishment of his authority and power. He would be

more dependent on his Brahman guides in regard to *Dharma* than a prince educated in the old royal curriculum. His acceptance of traditional duty will be even more complete, because it will be done with less understanding and with more desire for popular applause.

The atmosphere will be unsuitable for either the claim or the exercise of law-making by edict. Dependence for changes necessitated by altered conditions of life and time, will be exclusively on interpretation, involving the silent application of hypotheses and equity. That changes of farreaching character did take place in the law (dharma) relating to almost every department of personal and public relationship is undeniable and will be illustrated later. A change, even one of a radical character, will not appear as revolutionary and as against Dharma, because of the belief in its eternal justice and its all-embracing character. Opposed positions will be viewed as instances of option (vikalpa), when properly vouched for, and will illustrate the latitude allowed by Dharma, when properly understood.

It is easy to give illustrations of the changes which took place, and which were manifestly due to the pressure of public opinion and the inner promptings of what may be termed the 'social conscience.' The first in importance is the altered attitude towards the relative position of the 'sources'. The increasing dependence on usage (caritra), on the doctrine of equal validity of all texts, (ekavākyatva), on anonymous texts (e.g., citations like "iti smrtih", "smrtyantare", "evamucyate"), on 'justice and good conscience' (samkalþa, ātman-astuṣtih), insight and intuition (yukti) and 'the' practice of the elect' (siṣtā-cāra), is evident, and it helped the process. Brhaspati

accepts even the usage of castes springing from condemned unions (pratiloma). There was also a tendency to emphasise the consultation of the expert, so as to bring in professional rules under valid custom. The digests illustrate the change in attitude. Mitra Misra accepts as authority the practice of the 'good S'ūdra' (sacchūdra), apparently as a concession to the educated and pious member of the fourth Varna, bringing the extension under 'the practice of the good' (ācaracasiva sādhūnam), in the place of 'the practice of the strict Brahman' (sistācāra). The animus against the learned S'ūdra was really due to abhorrence of Jains and Buddhists for their abjuring the Veda and for their wholesale invitation to the S'ūdras to desert their occupations and become monks. With the fall of Buddhism there was a marked reduction of acerbity even towards the Buddhist.

To begin with, we may note the widening of the rules regarding allowable occupation and areas of habitation for the follower of Dharma. It will amuse a modern student if a list of "excluded areas" is made. S'ankha-Likhita excluded Sindh and Magadha. The Mahabhārata excluded the Puniab. Paithīnasi included Orissa by special mention. South India was excluded virtually by all authorities, and the Aryan area meant only the western half of the present United Provinces. acceptance of two principles, viz. (1) that the country is 'sacred' over which the black antelope roams (krsnamrga), barley (yava) is cultivated, and the kusa grass grows, and (2) that any area in which there is a holy place (tirtha), or through which a sacred river passes, is unobjectionable, along with the definition of Arya as he who accepts the caste-classification, and the Aryan land as that in which Varnāsramadharma prevails, and the application of the rule of necessity (āpad-dharma)

to condone travelling to prohibited areas, brought the whole of India, and even far-off countries like Cambodia, Bali and Java within the ambit of permitted areas. Indian maritime activity and colonisation would have been impossible, without open breach of *Dharma*, but for the elastic provisions.

Next comes the principle of Yuga-dharma, 'the Dharma of Time-cycles,' which was interpreted so as to secure a relaxation in the interests of weaker sex or status. Under this principle, women and S'ūdras can get the same merit (punya) as men and Brahmans by adopting easier rites. Certain forms of easy literature are opened to them.

Their non-investiture (ubanavana) was to be viewed as an exemption and a privilege. The wife received the same power (adhikāra) as the husband, without his samskāras, by mere fact of marriage. The principle that a taint was acquired by mere contiguity or association was attenuated till it meant only a lapse through the closest association or actual commission of an offence. The very young and the very old were exempted from many obligatory duties or expiatory rites. The circumstances in which impurity from contact (aspṛṣˈya) will not arise are made more numerous. Religious cults like those of bhaktimarga and tantra and the spread of monistic (Advaita) philosophy tended to extend both the area and the circle of recognised usage to persons and places accepting their ideas or produced indifference to strict conformity to prescribed conduct. Their influence helped to make things easier for women and the unregenerate castes, and to substitute faith and intuitive knowledge for rites of expiation, and "good works" and 'self-realisation' for ceremonial. But the substitution was not effected without struggles with the adherents of smṛti (e.g., case of Vaiṣṇava and S'aiva saints).

In the history of the Indian law of person and property. there is abundant evidence of diversity of view leading to progress. An impulse to change the law was justified on the ground of conscience (ātmanastuṣṭi) and the desire to vindicate Dharma. Reform in law or usage is not barred, if the move to change is justified on these grounds. In the field of civil law the main changes which follow are in the direction of the emancipation of the individual and his gains of learning (cf. the way in which the freeing of the 'earnings of the camp,' castrense peculium, from patria potestas paved the way for individualisation of property in Roman law), the reduction in the number of forms of marriage to suit the new conscience (i.e., giving up forms like āsura, rākṣasa and, gāndharva-unions, which are but abduction, rape and seduction), the elaboration of the principle of adoption, and improvement in the civil status and rights of women.

The care of the dependant or destitute woman was then as great a social problem as the unemployed today. At first she was a charge on her family; next the obligation to maintain her was extended also to the clan or sept (kula) and ultimately to the state. Kautilya's recommendation of the provision of workhouses for women will be remembered, as well as his making male relations responsible for the maintenance of their helpless female dependants. The spirit of consideration for the weak, which is a feature of Dharma, is conspicuous in its operation on woman's rights. From mere right of maintenance to her right to inherit is a big advance, but it was already implicit in the Dharma attitude. If Apastamba could assert

that by marriage a wife gains the right to a moiety of her husband's spiritual merit (punya) and to none of his sins, the spirit is akin to that of Brhaspati, who pleads vehemently for the right of the childless widow to inherit her husband's estate in preference to agnates: "The wife is recognised by the Veda, the Smrti, the world and men of integrity and virtue as half the husband's person, and his partner in spiritual benefit. The death of the husband destroys only one-half of his person: the other half survives in the widow. So long as she lives. how can any other person take the dead man's estate?" The right of the unmarried daughter to the expenses of her marriage was secured. In times of commotion, the weak require protection more than the strong. To a grown-up and fatherless woman, a husband is the natural protector. Marriage becomes an obligation to women, and is treated as a sacrament. It is invested with further attractions. The reaction against Buddhism and Jainism led to an emphasis on marriage, apart from questions of economic statemanship advocating population to make up the wastage of man-power in war, as these religions admitted women as nuns. But it is not necessary to cite Buddhist influence (as done by Dr. Jayaswal) to explain the recognition of the spiritual equality of the sexes in Hindu Dharma. It was there already. The indissolubility of the marriage tie, in later law, cancelling the older permission for separation and divorce, is perhaps due to the fear of the encroachment of Buddhism on the family, by attracting wives to nunneries. The emphatic condemnation of prolonged celibacy and the advocacy of the house-holder's status, may be due to the reaction against a glorification of renunciation (sanyāsa) for women as well as for men. The medieval Hindu revivals. sanctifying pious works, are responsible for the attempts in digests (e.g., Smṛticandrikā and Vyavahāramayūkha) to extend

the widow's powers of alienation of property in which she has only a life-interest. When divorce had been universally denied to high-caste women, it was permitted, (as Kautilya did it) to Non-brahmanas; it was saved for the fourth caste, by Kamala. kara. The marriage of widows is similarly limited, and then denied. Even virgin widows, to whom leniency had been formerly shown, cannot now remarry, for Devanna Bhatta and Mādhavācārya explain away Parāsara's permission as barred by the inhibitions of the Kali age (kalivariya). The time when a 'defender of the faith' like Candragupta II married, like Henry VIII, his brother's widow, without outraging orthodox sentiment, was forgotten. The gradual reduction of the levirate (niyoga), from permission to raise many off-spring to the raising of only one son to carry on the line, and then to positive prohibition, apparently on grounds of abuse by temptation springing from sex-impulse or the desire to retain property (definitely condemned by Vasistha), till its disappearance after the sixth century A.D., are to be noted on the debit side. But there is positive gain in two directions. Hypergamous unions (asavarnāvivāha) are prohibited as Kalivariya, and the inhibition was a discouragement of polygamy, already falling through public opinion into desuetude, except in royal families. The growth of orthodox opposition to self-immolation of the widow (sahamarana) was a second gain. Not only did an old jurist like Visnu commend Sati, but there is Greek evidence, for its practice. The citation of Vedic authority for it, as for another famous exception to the rule against suicide (ātmahatyā), is explained away by Medhātithi as analogous to that of black magic, which though found in a Veda, is still unacceptable to the good, and by Devanna Bhatta as an inferior Dharma. Bana naturally denounced it. Tantric influence, which ennobled woman's body, went also against it.

It was interdicted to expectant mothers and to Brahman women. The later attempts to annul the prohibition (as by Mādhavācārya and the Bhaṭṭas) is a reaction due to the same aristocratic feeling which made it survive in Rājputana, and which led to holocausts like those of Gāngeyadeva (d. 1041), who was burnt with his hundred wives, or similar horrors in later Rajput and Sikh history. As an institution Sati was doomed long before it was legally prohibited in the 19th century.

In two respects there was hardening of the old rules: viz. the readmission to caste privileges of apostates who desired reconversion, and the rehabilitation of the abducted or ravished woman. As regards the latter, there had been a general safeguard against the offences in the Hindu epochs in the law prohibiting the enslavement and ravishing of even slave women by their owners, and of wet-nurses by their employers (Kātyāyana). The abduction of women of respectable families was a graver crime, and the offence was punished with death, (Vasistha). The offender was included under a special class of criminals (ātatāvinah) who could be slain by any one when caught in delicto. Unchastity in a wife did not entail the forfeiture of a right to maintenance, and there were easy penances for the offence. The case of one who had been abducted and forced into conjugal relationship or into an alien religion was ostensibly stronger. Vasistha, Atri and Parās ara allow women to be reinstated in such cases after undergoing purificatory rites. Opinion was divided on the question of the readmissibility of a woman who had conceived during abduction, but Devala declared that she should be taken back after she gave birth to the child, which was to be separated from the mother to avoid castemixture (varņa samkara). Vijnānesvara, who is later than

Devala, and lived at the beginning of the period of Musalman occupation, will not admit her to full rights, but will give her only a locus penitentiae in her husband's house. Her treatment becomes ungenerous during the period Musulman rule. when it should have been otherwise. The rigor was extended to ordinary unchastity in woman, which was naturally worse, being voluntary. (Caturvims atimata; Aparārka). This attitude shocked Al Beruni. A man who had been taken a prisoner of war and converted to a mleccha religion, and had even associated with mleccha women, might be taken back after purificatory rites, according to Devala. Cases of even persons who had willingly gone over to the mleccha side were to be considered with sympathy. This was in harmony with the old Vedic rule for the admission of the vrātva to Aryan privileges after a ceremony called vrātva-stoma had been performed. Who are Vrātvas? The conventional explanation was that persons born in the three higher castes who had neglected to undergo upanayana, or to perform Sāvitrī were Vrātyas. A recent writer has made out that the original Vrātyas were a powerful civilised community in Eastern India. The common tendency was to equate Vrātyas, Mleccha and Yavana. Vasistha, Manu and Yājñavalkva had forbidden association with them, intermarriage with them and their admission to Vedic instruction and to religious But they could be purified by Vrātyastoma or by the performance of the Asvameda (Vasistha). The performance of the horse-sacrifice by so many kings of dubious caste in the "dark ages" of our history might probably have been due to this helpful rule. The abduction of women and men, or their being carried into slavery as prisoners of war, must have been an ordiinary incident in the Muhammadan epoch. Why should the attitude be stiffened against the rehabilitation of unfortunate

men and women, when their number was so large? Two reasons may be suggested: firstly, whole-sale readmission was viewed differently from isolated cases of readmission, because of the fear of society being swamped by such large-scale reconversion; secondly, the fear of retaliation, directed both against the reconverted persons and against those who made the reconversion. When the power of reprisal was in the hands of a distant enemy it was negligible. But when it lay in men ruling the country, and their religion made apostasy a capital offence, it was to be dreaded. It is noteworthy that Sivāji readmitted to the Hindu fold his general (Sarnobat) Netāji Pālkar, who for ten years was a Muslim in Afghanistan and had even married a Musalman lady, after being carried away and forcibly converted to Islam. One of the Nimbalkars had become a Muhammadan. S'ivaji had him taken back and even gave him a daughter in marriage. But when it came to his own case, S'ivāji, would take no risks, and conciliated public opinion. He cheerfully underwent expiatory ceremonies as a vrātva, then had his rite of initiation, long intermitted in his family, and was crowned as a Kşatriya king only after these ceremonies had been gone through.

Enough has been said to show the wide-spread feeling in heads of society that social well-being depended on the maintenance, in its purity, of traditional rules, and that the extension of such rules to meet new situations had first to be sanctioned by interpretation made in strict conformity with the prescribed rules and methods of investigation. To a ruler the part of the science of *Dharma*, which was of the most concern was the *general* part, and not that section, labelled *Rājadharma*, which laid down the special duties of his station. *Acara*, purification, gifts, and propitiation were *directly* 

relevant to his conception of the duties of his office as King. This is why so many treatises on branches, which are so different from what is popularly regarded as politics, were written either by kings, like Ballalasena, or at the instance of kings, like Hemādri's Caturvargacintāmanī or Javasimhakalbadruma. We may think that an Indian Rāja would have been attracted by what we feel attracted to, viz. Rājanīti, because it relates to polity. But, we should look at it from his standpoint. In an orthodox palace atmosphere, a prince will imbibe knowledge of the special duties of his future office (kingship) almost with his breath. He will not look for much inspiration or new knowledge of even court etiquette from books written by priests or pandits. He would feel differently towards civil law, and the different departments of activity with which the remaining sections of Dharmas āstra dealt. This attitude will explain two puzzling features of our Dharma and Nīti literature: viz. (1) the large non-nīti and nonvyavahāra content of Nibandhas written to order; and (2) the fewness, insipidity and unattractiveness of the special treatises on Rājadharma or Rājanīti, particularly when viewed in comparison with their most opulent rival. Among works on Arthasāstra, the only one written by a first-rate statesman was the Kautilīya-Arthasāstra; the others were written by pandits, or composed by pandits and fathered on kings (e.g. Yuktikalpataru of King Bhoja, and Mānasollāsa of King Somes vara of Kalyāna). The baffling S'ukranīti is an exception, but its composite character, uncertain age and origin, and mixture of archaism in diction and doctrine with startling modern views, raise special problems of their own. Kāmandaka, Sõmadeva and Hemacandra were poets as well as pandits. They wrote literary exercises, and aimed at pleasing, and not at contributions to political science. In the same way, the

handbooks on Rājadharma, in the restricted sense, with two exceptions, were composed by paṇḍits: e.g. Rājadharma-prakāsa of Mitramisra, Rājanītimayūkha of Nīlakaṇṭha, and Rajadharma Kaustubha of Anantadeva.

The two exceptions to the unattractiveness of the narrower Rājadharma literature are: (1) the Rājadharma-kānda of the Krtyakalbataru and (2) the Rajanītiratnākara of Candesvara. The latter has been printed by Dr. K. P. Jayaswal and Dr. A. Bannerji Shastri and has recently passed into a second edition. The former is being edited by me, and will soon be published. Laksmīdhara's work is of importance from several standpoints. He was not only a great and austere Brahman, but he belonged to a family in which high office had descended from father to son. The highest office of his day was that of Mahāsāndhivigrahika, a combination of the cabinet duties of the modern ministers of war, foreign affairs. and home affairs. Laksmīdhara's father Hrdayadhara held the office also in the Gaharwar court. Laksmidhara mentions the admiration which his mastery of law and fact evoked, when he 'summed up' as chief judge (prādvivāka), and his finesse as a minister. Apparently, he passed through the lower appointments before attaining the high office which he held when he wrote the Krtyakalpataru and for which he had to wait till his father vacated it. He was thus a grandee, an inference which is confirmed by his allusion to his many gifts to Brahmans and temples. He represented the flower of the Brahman official hierarchy in his age, unlike his two great contemporaries. Vijñānesvara was not an administrator. and Aparārka was not a Brahman and had also not seen affairs with an intimacy which only a minister can obtain. Candes'vara, who came nearly two centuries after Laksmidhara is

in many respects an "under-study" to Laksmidhara, from whom he borrows extensively. He too was a nobleman (Thakur), a judge and a minister, as well as a scholar, and writer. But he was not a srotriya like his model, and he served in a small kingdom, unlike Laksmidhara who served one of the powerful rulers of the time, Govindacandra of Kanauj (A.D. 1104-1154), who, in the length of his reign, the extent of his territory, prowess as a soldier, and distinction as an administrator, vied with his elder contemporaries in the Dakhan and South India, Vikramāditya VI and Kulottunga I. We might justly expect from these two writers a combination of learning and experience in dealing with Rājadharma, in its narrower sense, which cannot be looked for in treatises of Mitramisra. Nīlakantha and Anantadeva. Mitramisra does not also need extended consideration, since he has borrowed whole-sale from Laksmīdhara in the most unblushing way.

To take the latter first. Nīlakaṇṭa's Nītimayūhha does not cite Lakṣmīdhara, and is unlike the Kalpataru, from which he does not borrow in this section of his Bhagavanta Bhāskara. It is a jejune compilation unworthy of its author's reputation, and seems to have been put together simply to round off the digest. It borrows its treatment of policy wholesale from Kāmandaka, the sections on omens and prognostications from Varāhamihira, and the section on war from both, besides using Purāṇic literature to some extent. There is no sense of reality behind his statements. His patron was a mere nobleman, and Nīlakaṇṭha himself had no political training. The only topics on which he shows some animation are (1) the discussion whether a non-kṣatriya can be crowned in the old way, a point which he tacitly answers in the affirmative by furnishing a long account of the coronation ceremony, with extracts from

the Aitareya Brāhmana, and, (2) the consideration of the rule that a Brahman might be killed in self-defence. Nīlakantha takes the view that motive is insufficient, and that the Brahman must actually attempt murder, before he can be killed. He advocates the use of kūṭa-yuddha, or improper war in certain circumstances, a concession to the lowered moral standard of the day.

Anantadeva's book virtually exhausts itself in three large divisions: architecture, following the injunction that the king should have forts; a treatment of civil and criminal law in their eighteen titles, showing little depth or originality; and a long account of the coronation ceremonies, with a description of the ritual and the mantras to be used on the occasion. book was probably a manual for a small court like that of his patron Bāja Bahadur Candra of Almora (d. 1678). His special individuality appears only in the following. He recognises a polygamous king, with a chief queen for ceremonial purposes. and the possibility of competition to the succession, from the existence of many sons by different mothers. He recommends primogeniture. The cabinet he envisages is a small one and consists of the Minister, the Chief Priest, the Chief Cook and the Astrologer. He attaches importance to the ceremony of coronation and rules that the title of King should be taken only after coronation. It is noteworthy that S'ivaji, from whose dominions Anantadeva's family came, followed this precept, and the official form of dating his reign begins after his coronation in 1674; though he had taken the title of Rājā and declared his independence ten years earlier (1664).

Mitramisra's book is redeemed by two features: its comprehensiveness, due largely to his absorption of virtually

the greater part of the work of Laksmidhara; and his great learning, which enables him to add corroboration to what is given in his original. His patron Birsingh was given considerable freedom by Jahangir, and used his influence with the emperor to strengthen Hinduism. He was more than a petty ruler. It is possible that Mitramisra's book might have been designed for the guidance of the small kingdom. but the probability is that both the scholar and patron looked for a wider audience. The elaborate description of the coronation of S'ivāji, which we find in the Citnis Bakhar is almost word for word in accord with the rules laid down by Mitramisra, following Laksmidhara, for the coronation of a king. Gāgā Bhaṭṭa (Visvesvara Bhaṭṭa) who officiated as chief priest at the coronation, and received a lakh as his fee (dakṣiṇā) must have followed Mitramis'ra closely. It is also possible that Sawāi Jaisingh of Amber, the soldier-astronomer, who performed an asvamedha and underwent a coronation in accordance with Hindu rites, followed this work. Mitramisra is a man of affairs, but still a man of his age. He discusses the question whether a ruler should be a ksatriya only or a consecrated ksatriya, and affirms the second alternative. His doctrines are strictly in accord with Dharmas āstra. He advocates primogeniture and will not allow partition of a kingdom. His vigilance for the royal fisc is shown by an interpretation of the old rule that the king should make good property lost by theft, to the effect that the liability to the state will not arise where the loss is due to the carelessness of the owner. He shows some originality in the discussion of the theory of Mandala, disagreeing with Kāmandaka in some respects, but it is all mere theory, as in the days of Akbar and Jahangir, there was no scope for foreign policy for a subject Rājā. The Brahmana is permitted to fight in certain emergencies. The duties of the conqueror vis-a-vis the conquered are in accord with tradition and high ethics, and derive some animation from the circumstance that a Hindu prince under the Mughal empire was in the position of a conquered ruler, and that the plea for generous treatment was part of the claim of the surviving Hindu Rājās, whom the Mughal administrators treated as Zamindars.

Candesvara's Rājanītiratnākara was the work of an octogenarian. It has many points of originality. He hardly uses the work of Laksmidhara, from whom he borrows wholesale in his other works; for, in spite of an acknowledgment of his obligation to the older writer, Candesvara does not follow him either as regards his arrangement of topics, or his doctrine. He omits the treatment of various ceremonies prescribed by Laksmīdhara and other later writers for the propitiation of unseen powers. His work is more like the political testament of an old statesman, recording his opinion for the benefit of posterity. His own king was a Brahman and he himself was a Thakur. So, he rules that kings might be of any caste. ignores the coronation ceremony, and attaches no special constitutional value to it. He recognises de facto sovereignty, and admits the legitimacy of the conqueror. To impress on the king his very limited scope for capricious action, he argues that the state is a society of all persons concerned, including the halt, the maimed, the helpless, and orphans, and that their interests will be sacrificed in a division of a kingdom. thus just misses anticipating Burke's famous definition. is by no means for royal absolutism, or for breach of Dharma by the king. No man of his age could be. He cites the famous text (anonymous) about the divine character of the people, as a set-off to the theory of the divinity of the king.

Though brief, Candesvara's book displays originality, courage, and unconventionality. It was an after-thought, as he had completed his sketch of *Dharmasāstra* in seven books, without the need to write specially of king-craft. He would probably not have written even this tract but for the importunity of his sovereign, Bhavesa.

It only remains to describe the Rājadharama-kalbataru. which may be taken as the locus classicus of this type of literature, regarded whether by itself or in its relation to other parts of Dharma in the wider sense. Laksmīdhara's work is in 14 books. His omission of vyavahāra in the treatment of Rajadharma is part of an outlook which treated all parts of Dharma as Rājadharma. Its omission in Kāmandaka or Mānasollasa will be a defect, unless the works are viewed as popular supplements to Dharma, devoid of any authority. One feature in Laksmidhara is note-worthy. He will not cite any authority that is not recognised as a source of Dharma. He follows in the arrangement of his quotations the order of enumeration of the sources: sruti. smṛti, itihāsa, purāṇa and caritra. He assumes a good deal. of what he has said in other sections of his digest. To compile a work on polity by Laksmīdhara one would have to lay under contribution several sections of his digest; it cannot be written from his 'Rājadharma' alone. Laksmīdhara held the responsible position of chief minister to a king, whose power was daily growing, and yet who had to be educated in Hindu Dharma. It is therefore natural that. as in Kautilya's work, he should feel the need to deal with the problems of philosophy and religion, along with administrative organization, recruitment to the king's service, court ceremonial (important in a new dynasty, without tradition).

as well as economic development of a large area, just recovering from war, along with traditional treatment of the rules of taxation and economy, and the beneficial relations of the ruler and the ruled. His special "advance" on the Kautilīva is his elaboration of the magical and ceremonial rites recommended for the safety of king and kingdom. His reticence about foreign relations of the king is noteworthy, but the omission of the Mandala theory is apparently the caution of the political minister, who will not give himself away. The Gāharwār king must have been proud of his ksatriva lineage. which was questioned. It is proof of Laksmidhara's independence that the rites which he prescribes for the coronation of even a Rajput king are Puranic and not Vedic. this respect he is more consistent than his successors, who indiscriminately mixed up the two, for kings whose claim to be kṣatriyas was even more questionable than Govindacandra's. His magnifying the Brahman is consistent with himself and the tradition of the age. In one respect, he strikes an original note. While he will not countenance the use of deception or barbarism in war, he regards it as a game which should be short and sharp; and he accordingly recommends that the civil population of the enemy should enjoy no immunity from attack or destruction of property, as the aim of war is to put the maximum amount of pressure on the enemy and bring him to his knees quickly. He accordingly advises the laying waste of the enemy's territory, and the destruction of the enemy's buildings, water reservoirs, and bridges. But, once an enemy is overcome, the enemy subjects should receive the same considerate treatment as the subjects of the conqueror. Private looting is forbidden in war, and all booty belongs to the king. In civil government, the main principles of Laksmidhara are economy, avoidance of waste, conservation of resources and respect for the expert. Its modern-ness is what one would expect from a responsible and gifted statesman with great experience in governing a large kingdom. That the man of affairs was also a great Brahman was in conformity with a tradition, which refused to divide the functions of life, or accept any suggestion which would view mundane existence as the only one.

A result of the revived interest in legal texts and Arthas'astra in recent years has been a partial redemption of the reputation of Indians for realism and progressive instincts. But there still lurks a belief that religion and Dharmasastra strangled the free growth of legal and political institutions. made for inelasticity, and rendered society unable and unfit to readjust itself to changing conditions and needs. The claim of the old Indian norm (Dharma) to be viewed as eternal. infallible and indisputable has been represented as a confession of the want of both the desire and the capacity to move forward. Evidence of such adjustments must force itself on the notice of students of our social history and institutions. It will show that, inspite of the fossilising effect of the norm, the liberal use of fictions enabled some readjustment to be effected. The entire area of a vast literature, which was the creation of religious fervour and an overpowering sense of duty in centuries of kings and thinkers, cannot be summarily condemned as the dismal outpourings of minds in fetters to priest-craft and superstition. Explanations, so facile and so appropriate in a superficial consideration of fragments of a great literature, cannot explain the continued vitality of the culture, and the religious beliefs on which it was based, through centuries of vicissitudes, like foreign invasions, conquest, and wholesale persecution, the like of which

# ŖĠVEDAVYĀKĦYĀ mādhavakṛtā

#### DEDICATED

TO

THEM

WHO GAVE US THE VEDAS

#### PREFATORY NOTE

THAT I should write a preface to introduce a work on Rg Veda edited by so eminent a scholar as Dr. C. Kunhan Raja seems to me somewhat of an impertinence; but, when he himself desired that, as the Director of the Adyar Library, there should be a preface by me, I gladly agreed.

Dr. C. Kunhan Raja has been connected with the Adyar Library in various capacities for a period of nearly fourteen years; he has also served for sometime as Director and is now the Honorary Curator of the Oriental Section of the Adyar Library. At all times, he has placed his great and profound scholarship freely at the disposal of the Adyar Library. It was during his Directorship and under his supervision that the following works were published in the Adyar Library series:

A Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Adyar Library, 2 parts.

Samnyāsa Upanişads with the commentary of Upanişad Brahmayogin.

Unpublished Minor Upanișads.

Rukminī Kalyāņam and

Dasopanisads with the commentary of Upanisad Brahmayogin, 2 parts.

The Rg Veda Vyākhyā of Mādhava now presented to the public, appeared serially in the Brahmavidyā—the Bulletin of the Adyar Library. Dr. C. Kunhan Raja had a very difficult

task to perform, in editing this work. The only available manuscript of the work—the one belonging to the Adyar Library itself-was so damaged that, even for purposes of transcribing. it was difficult to handle for fear of causing further damage. So far, no second manuscript is known to exist. From this worm-eaten palm-leaf manuscript, with many words and letters broken, Dr. Raja has prepared the present texta task possible only for a person with his profound scholarship and specialized study of Vedic texts. It is not possible. however, to claim, under the circumstances stated above. that the work now issued is a complete and correct edition of the original text. Only the first part of the work is now issued. The remaining portions will appear in due course, when the general introduction, the Appendices and Indices will be added to the completed text. If the present publication makes it possible to discover and identify the further portions of the work and the other works written by the same author, the Adyar Library would consider the labour and cost spent on the publication as amply justified. The manuscript contains the commentary for only the first Astaka; and two of the eleven Anukramanis written by Mādhaya have also been discovered.

It only remains for me to express once more my grateful thanks to Dr. Raja for the many valuable services he has been rendering to the Adyar Library.

ADYAR 1st May 1939 G. SRINIVASA MURTI,

Honorary Director.

# TABULAR STATEMENT OF THE ISSUES OF THE BULLETIN IN WHICH THE RGVEDAVYĀKHYĀ HAS APPEARED

| Vol. | No. | PAGES          | Sūkta and Verse             |
|------|-----|----------------|-----------------------------|
| I    | 1   | 1 56           | 1. 1 — 10. 3                |
|      | 2   | <b>57</b> — 88 | 10. 4 — 14. 10              |
|      | 3   | 89—119         | 14. 11 — 19. 9              |
|      | 4   | 120—152        | 20. 1 — 23. 20              |
| II   | 1   | 153—176        | 23. 20 — 25. 14             |
|      | 2   | 177—192        | 25. 15 — 28. 1              |
|      | 3   | 193—264        | 28. 1 — 34. 10              |
|      | 4   | 265—336        | 34. 10 — 44. 5              |
| III  | 1   | 337—416        | 44. <b>5</b> — 53. <b>9</b> |
|      | 2   | 417-472        | 53. 10 — 61. 16             |

#### THE ADYAR LIBRARY ASSOCIATION

ON 1st January 1936, Dr. G. S. Arundale, President of The Theosophical Society, formally announced the establishment of the Adyar Library Association, in grateful memory of the Founder of the Adyar Library, Colonel Henry Steele Olcott.

#### RULES OF THE ADYAR LIBRARY ASSOCIATION

- I. The Association shall be called the Adyar Library Association.
- II. The general object of the Association shall be to develop the Adyar Library as the International Centre for Eastern and Western cultural studies and researches in the light of Theosophy— "cultural" taken in its broadest sense as including Philosophy, Science, Religion and Art.
  - III. For the furtherance of this object the Association is:
    - 1. To collect and preserve the necessary books and manuscripts for the Adyar Library;
    - To erect, furnish, and maintain the required buildings for the Adyar Library;
    - 3. To establish Fellowships and Scholarships;
    - To hold regular meetings and conferences, at least once a year;
    - 5. To receive and administer donations and subscriptions;
    - To do all other things judged conducive to the general object.
- IV. There shall be three classes of Membership: (1) Ordinary Members, who pay an annual subscription of Re. 1; (2) Corporate Members, who pay an annual subscription of Rs. 6; (3) Life Members, who donate Rs. 600. The Corporate and Life-Members shall receive the Adyar Library Bulletin gratis. Such of them as are resident in Madras may be permitted to borrow books on a deposit of Rs. 20.

The publications of the Library will be sold at a discount of 10% to the members of the Adyar Library Association. A complete set of the Adyar Library Publications will be presented to Life-Members.

V. The Association shall be administered by a Board, consisting of the President of The Theosophical Society as President, the Director of the Adyar Library as Vice-President, and of a Secretary and Treasurer, appointed by the President of The Theosophical Society. The Board may co-opt other members.

## THE ADYAR LIBRARY

Director: Dr. G. Srinivasa Murti, B.A., B.L., M.B. & C.M., Vaidyaratna

It. Director and Curator for Western Section:

A. J. Hamerster

Curator for Eastern Section:

Prof. C. Kunhan Raja, M.A., D.Phil. (Oxon.)

# **BRAHMAVIDYĀ**

#### THE ADYAR LIBRARY BULLETIN

Editor: PROF. C. KUNHAN RAJA, M.A., D.PHIL. (OXON.)

### Rates of Subscription:

Life Subscription Rs. 100 or \$ 50 or £ 10



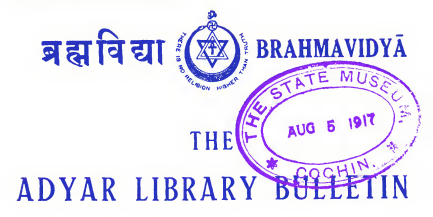
| Rs. 6 Rs. 2 \$ 3      | 2-8         |
|-----------------------|-------------|
|                       | <b>2</b> -0 |
| and the second second | 25          |
| Sh. 12 Sh. 5          | 5           |
| Rs. 9 Rs. 3           | 3-8         |

All Communications to be addressed to:

THE DIRECTOR,

Adyar Library,

Adyar, Madras S., India.



तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक् प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय । येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम् ॥

UNTO him who approaches in due form, whose mind is serene and who has attained calmness, the wise one teaches in its very truth that Brahmavidya whereby one knows the Imperishable, the Purusha, the Truth.

